
        
            
                
            
        

    
  

PHẠM VÕNG KINH  

BỒ TÁT GIỚI BỔN GIẢNG KÝ 

Hán văn: Pháp sư Diễn Bồi 

Việt Dịch: Sa môn Thích Trí Minh 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.thuvienhoasen.org 

 Chuyển sang ebook 11-7-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website  http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 



Khái thuật tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Minh 

1.Thân thế, dòng dõi 

2. Cuộc đời 

Lời Pháp Sư Diễn Bồi nhân dịp khai giảng kinh Phạm Võng 

Chương I: TIỀN ĐỀ KHÁI THUYẾT 

A. Giới học vi Phật pháp đích căn bổn 

B. Thinh Văn Giới dữ Bồ Tát Giới dị đồng 

C. Phạm Võng Giới Kinh đích truyền lai ngã quốc 

D. Bổn kinh kinh đề - phẩm đề đích lược thích 

Chương II: CHÁNH THÍCH KINH VĂN 

A. TỰ THUYẾT GIỚI DUYÊN (nhân duyên thuyết giới) 

A.1. THẬP XỨ THUYẾT PHÁP (thuyết pháp mười nơi) 

A.2. THUYẾT PHÁP DUYÊN KHỞI 

A.3. VÃNG HOÀN PHI NHẤT 

A.4. NHÂN GIAN THUYẾT GIỚI 

Chương III: CHÁNH THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

A. TỔNG THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

B. BIỆT THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

B.1. THUYẾT TRỌNG GIỚI TƯỚNG (thuyết giảng về các giới trọng) 

B.1.1. SÁT GIỚI (giới sát sanh) 

B.1.1.2. ÐẠO GIỚI (giới trộm cướp) 

B.1.1.3. DÂM GIỚI (giới dâm) 

B.1.1.4. VỌNG NGỮ GIỚI (giới vọng ngữ) 

B.1.1.5. CÔ TỬU GIỚI (giới bán rượu) 

B.1.1.6. THUYẾT TỨ CHÚNG QUÁ GIỚI 

B.1.1.7. TỰ TÁN HỦY THA GIỚI 

B.1.1.8. XAN TÍCH GIA HỦY GIỚI 

B.1.1.9. SÂN TÂM BẤT THỌ HỐI GIỚI 

B.1.1.10. HỦY BÁNG TAM BẢO GIỚI 

B.1.2. TỔNG KẾT THẬP TRỌNG (chung kết luận mười giới trọng): 

B.2. ÐÀM KHINH GIỚI TƯỚNG 

B.2.1. TỔNG TIÊU KHINH GIỚI 

CHƯƠNG IV:  KẾT KHUYẾN LƯU THÔNG 

A. KHUYẾN CHÚNG PHỤNG HÀNH (khuyên đại chúng phụng hành) 

A.1. CỬ SỞ TỤNG PHÁP (nêu giới pháp đã tụng) 

A.2. CHÚC LƯU THÔNG NHƠN (giao phó pháp cho người đời sau lưu truyền) 

A.3. MINH LƯU THÔNG ÍCH (thuyết minh sự lợi ích của lưu thông giới pháp) 

A.4. TRÙNG KHUYẾN PHỤNG HÀNH (khuyên đại chúng lãnh thọ và thực hành 

lần nữa) 

A.5. THỜI CHÚNG HOAN HỶ (Lúc ấy, đại chúng đều vui mừng) 

B. LƯU THÔNG ÍCH THẾ (lưu thông giới pháp đem lại lợi ích cho đời) 

B.1. KẾT THỊ (nêu rõ phần kết thúc) 

B.2. KỆ TÁN (dùng lời kệ để ca ngợi) 

CHUNG - PHẦN PHỤ LỤC 

1. QUY KÍNH TAM BẢO 

2. TÁC TIỀN PHƯƠNG TIỆN (phương tiện trước khi làm việc) 

3. TỤNG LỜI TỰA CỦA GIỚI BỒ TÁT 

4. KIẾT VẤN 

5. CHÁNH THỨC TỤNG GIỚI KINH 





---o0o--- 



Khi tôi tuyên bố giảng kinh Phạm Võng, có Phật tử hõi: “Con chưa thọ Bồ 

Tát  Giới,  Hoà  Thượng  có  thể  cho  con  dự  nghe  được  không?”    Tôi  đáp: 

“Đương nhiên có thể.  Nếu tôi giảng giới Tỳ Kheo và Tỳ Kheo Ni, dầu quý 

vị  có  tâm  thành  khẩn  muốn  nghe,  tôi  không  thể  hứa  khả;  còn  giảng  Phạm 

Võng Bồ Tát giới tôi rất hy vọng quý vị đến nghe càng đông càng tốt, chẳng 

những không vi phạm giới luật mà có thể từ trong sự nghe giới ấy kích phát 

tâm Bồ Đề và huân phát giới Phật tánh sẵn đủ của quý vị vậy.” Hoà Thượng 

Diễn Bồi,Tân Gia Ba khoảng 1969 



---o0o--- 

Khái thuật tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Minh 

 1.Thân thế, dòng dõi 

Hòa  Thượng  Thích  Trí Minh, pháp  hiệu  là Huệ Ðịnh, tự Giải  Không, pháp 

danh Tâm Hy do Bổn Sư của ngài đặt. Riêng pháp hiệu Trí Minh là Pháp Sư 

thượng Trí hạ Tịnh, vốn là hòa thượng của chùa Vạn Ðức ban cho. Thế danh 

của  Hòa  Thượng  là  Ðặng  Lợi,  tự Ngọc  Chấn,  sinh  năm  1921  tại  xã  Phước 

Bình, huyện Hoài Ân, tỉnh Bình Ðịnh. 

Phụ  thân  của  Hòa  Thượng  là  cụ  Ðặng  Hiển,  tự  Quang  Minh,  lúc  trẻ  là  xã 

trưởng,  một  chức  vụ  cao  cấp  trong  làng.  Ðến  lúc  về  già,  được  các  hương 

chức  và  nhân  dân  trong  vùng  suy  tôn  lên  chức  Thủ  Sắc.  Theo  tục  lệ  miền 

Trung, người được suy tôn lên chức vị Thủ Sắc phải là người có đức hạnh, 

cao  niên,  và  gia  tộc  phải  thuộc  thành  phần  nghiêm  chính  và  liêm  khiết,  để 

đại  diện  dân  chúng  phụng  thờ  các  vị  Thần,  Thánh  trong  lành,  danh  từ  địa 

phương gọi là các “sắc thần”, cho nên chức vụ này gọi là Thủ Sắc. 

Mẫu thân Hòa Thượng nhũ danh là Nguyễn thị Hà, tự Trinh Thuận, cũng là 

một bậc nữ lưu đoan chính. Hòa Thượng là con thứ bảy trong gia đình (Ngài 

là con trai út, sau Ngài là người em gái út). 



---o0o--- 

 2. Cuộc đời 

Cuộc đời tu hành của Hòa Thượng có thể tóm lược thành các giai đoạn sau 

đây:   

a.Xuất gia 

Năm 18 tuổi, Hòa Thượng xuất gia tại chùa Sắc Tứ Long Khánh, thị xã Quy 

Nhơn,  tỉnh  Bình  Ðịnh.  Bổn  Sư  của  Hòa  Thượng  là  Ðại  Lão  Hòa  Thượng 

thượng Chánh hạ Nhơn, bạn thân của Tổ Phước Huệ chùa Thập Tháp, thành 

Bình  Ðịnh,  thầy  của  Hoàng  Thái  Hậu  -  mẹ  hoàng  đế  Bảo  Ðại.  Khi  ở  ngôi 

già-lam  này,  Hòa  Thượng  làm thị  giả cho  Bổn  Sư của  ngài suốt ba  năm  và 

học  giáo  lý  Phật  pháp.  Trong  thời  gian  này,  ngoài  phần  học  giáo  lý  Phật 

pháp  và  hai  thời  khóa  tụng  hằng  ngày,  Ngài  chỉ  học  thuộc  lòng  bốn  quyển 

Luật Trường Hàng, chờ đợi có lúc tổ chức Giới Ðàn khóa luật để thọ giới Sa 

Di. 

Năm  1942,  tại  chùa  Hưng  Khánh,  phủ  Tuy  Phước,  tỉnh  Bình  Ðịnh,  có  mở 

Giới Ðàn, Hòa Thượng đã thọ giới Sa Di tại đây. 



b. Thời kỳ tu học Phật pháp 

Thời  kỳ  này  bắt  đầu  từ  năm  1942  đến  1950.  Ròng  rã  suốt  9  năm,  Hòa 

Thượng đã trải qua 5 ngôi Phật Học Viện, suốt từ giải đất miền Trung “đất 

cày lên sỏi đá”, vào đến tận miền Nam “ruộng đồng thẳng cánh cò bay”. Với 

tinh thần tinh tấn dõng mãnh, Hòa Thượng đã quyết lòng tiến bước trên con 

đường học đạo. 



Năm 1946, Hòa Thượng về tu học tại Phật Học Viện Phật Quang, quận Trà 

Ôn, tỉnh Cần  Thơ, cũng  tại  nơi  này, Hòa Thượng cùng cố  viện trưởng  viện 

Hóa Ðạo là Thích Thiện Hoa và một số chư Tăng khác đến chùa Kim Huê, 

tỉnh Sa  Ðéc,  đảnh  lễ  cung  thỉnh  Ðại  Lão  Hòa  Thượng  Viện  Chủ  Kim  Huê 

khai  đàn  thí  giới.  Cố  Hòa  Thượng  Thích  Thiện  Hoa  và  Ngài  thọ  giới  Tỳ 

Kheo  và  Bồ  Tát  tại  đây.  Những  ngôi  Phật  học  viện  ngài  đã  trải  qua  trong 

thời kỳ này là:   

- Lưỡng Xuyên Phật Học Viện thuộc tỉnh Trà Vinh. 

- Phật Quang học viện thuộc quận Trà Ôn, tỉnh Cần Thơ. 

- Liên Hải Phật Học Viện, thuộc xã Bình Trị Ðông, huyện Bình Chánh, tỉnh 

Gia Ðịnh (nay là chùa Vạn Phước). 

- Báo Quốc Phật Học Viện, tỉnh Thừa Thiên. 

- Từ Ðàm Phật Học Viện, tỉnh Thừa Thiên. 



c. Hành Phật sự 



Năm 1950, cả 3 Phật học viện Liên Hải, Mai Sơn và Ứng Quang (tức chùa 

Ấn  Quang  ngày  nay)  hợp  nhất  tại  chùa  Sùng  Ðức.  Hòa  Thượng  về  đây  để 

cùng  làm  công  tác  Phật  sự  với  chư  Tăng,  gồm  có  cố  Hòa  Thượng  Thích 

Thiện Hoa, giám đốc Phật Học Viện Ấn Quang, Thượng Tọa Huyền Dung, 

Thượng Tọa Quảng Minh. 



d. Thời gian chuyên tu 



Bắt  đầu  từ  năm  1952  cho  đến  nay,  Hòa  Thượng  đã  hoàn  toàn  dứt  bặt  mọi 

ngoại  duyên,  cam  nhận  cuộc  đời  ẩn  tích  mai  danh,  chuyên  tu  tịnh  nghiệp. 

Suốt  gần  42  năm,  tấm  áo  cà  sa  đã  trải  qua  không  biết  bao  nhiêu  nỗi  thăng 

trầm gian khổ của con đường tu hành. 



Hòa  Thượng  đã  rày  đây  mai  đó,  khi  thì  vào  thâm  sơn  cùng  cốc,  lúc  lại  về 

chốn làng mạc hoang vắng tiêu sơ. Cuộc đời tu hành phiêu bạt, nối tiếp suốt 

giòng thời gian âm thầm lặng lẽ. Ngài khước từ mọi danh vọng, chức vị mà 

lẽ  ra,  với  cương  vị  một  cao  tăng  đạo  pháp,  đức  hạnh  kiêm  toàn  như  Ngài 

thừa sức nắm giữ. 



Hòa Thượng chỉ tha thiết với hoài bão duy nhất là đem tất cả tâm lực hướng 

về đấng Từ Phụ A Di Ðà, cầu mong khi xả báo thân, Ngài sẽ được vãng sanh 

về nước An Dưỡng. Hòa Thượng muốn chứng minh cho mọi người thấy sự 

mầu nhiệm nơi lời hạnh nguyện bất diệt của đức Từ Phụ A Di Ðà, đồng thời, 

cũng  muốn  nêu  tấm  gương  trong  sạch,  thanh  cao  của  một  vị  Bồ  Tát.  Với 

lòng từ bi vô lượng, Ngài muốn tất cả đệ tử của Ngài, cũng như Phật tử gần 

xa,  noi  theo  tấm  gương  tu  hành,  bất  chấp  mọi  gian  lao,  không  nài  bao  thử 

thách của kẻ đã quyết chí đi theo con đường giải thoát của chư Phật. 



Ðức  hạnh  cao  quý  của  Hòa  Thượng,  bất  cứ  đồ  đệ  hay  Phật  tử  nào  được 

phước duyên kề cận đều không thể nào phủ nhận Ngài là vị chân tu, đã sống 

một  cuộc  đời  hết  sức  thanh  bần,  giản  dị:  Một  tịnh  thất  đơn  sơ,  chỉ  với  đôi 

mái  lá  chan  hòa  mưa  nắng,  bốn  bức  vách  ghép  bằng  những  thân  cây  còn 

nguyên dạng, thật thô sơ. Manh áo hoại sắc bạc màu in dấu ấn thời gian qua 

những  mảnh  vá trên đôi  vai  mỗi  ngày  một còng  xuống, theo tuổi  hạc tháng 

năm chồng chất. Lòng khát khao giải thoát với niềm tin sâu dày đối với Phật 

pháp, thể hiện một cách sâu sắc qua lời cầu xin Tam Bảo chứng minh gia hộ, 

khi Ngài tự thuật cuộc đời mình:   

“Nam mô Thập Phương Thường Trụ Tam Bảo. 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Nam mô Tây Phương Giáo Chủ Từ Phụ A Di Ðà Phật. 



Cúi xin mười phương Tam Bảo, Bổn Sư Thích Ca, Từ Phụ A Di Ðà Phật bất 

xả từ bi, chứng  minh gia hộ con: Bồ Tát giới tỳ kheo Thích Trí Minh, thừa 

từ lực của Tam Bảo và Bổn Sư Thích Ca, Từ Phụ A Di Ðà Phật, tự thuật sơ 

lược cuộc đời con. Những lời tự thuật này chỉ xin tóm lược một phần trong 

trăm phần khoảng đời từ thuở còn ở thế tục cho đến nay đã quá thất tuần”. 

Ý  nguyện  tha  thiết  được  vãng  sanh  của  Ngài  đã  thể  hiện  rõ  ràng  khi  giải 

thích về Pháp danh của mình:   



“Pháp hiệu của tôi chính là Huệ Ðịnh, tự Giải Không, pháp danh Tâm Hy là 

do  Bổn Sư của  tôi ban cho, còn pháp  hiệu Trí Minh  là do  Pháp Sư thượng 

Trí  hạ  Tịnh  ban  cho.  Vì  khi  tùng  học  với  Pháp  Sư  tại  Phật  học  viện  Phật 

Quang (Cần Thơ), tôi nhận thấy Pháp Sư là một bậc tài đức kiêm toàn, nên 

tôi cầu Ngài làm Y Chỉ Sư cho tôi, nhưng Ngài từ khước và chỉ nguyện kết 

làm  huynh  đệ,  trong  lúc  sống  đồng  tu  hành,  đồng  làm  Phật  sự,  khi  xả  báo 

thân này, đồng vãng sanh Cực Lạc thế giới, nên Ngài tặng tôi pháp hiệu Trí 

Minh”. 



Ngoài  tấm  lòng  tha  thiết,  ý  nguyện  quyết  tâm  trực  chỉ  Tây  Phương,  Hòa 

Thượng  còn  là  một  vị  tu  hành  gìn  giữ  giới  hạnh  thật  nghiêm  túc,  luôn  thể 

hiện  một  phong  thái  từ  ái,  khiêm  nhường.  Có  thể  nói,  suốt  thời  gian  ngày 

cũng như đêm, Ngài không sót một thời khóa tu hành nào, nếu không muốn 

nói, Ngài tận dụng hết cả thời gian của mình để chuyên tu Tịnh nghiệp. 

Trong lúc hoàn cảnh Ngài thật đơn độc, sức khỏe ở vào giai đoạn suy thoái 

trầm trọng. Tu cho  mình, Ngài  không bao  giờ quên tất cả chúng sanh đang 

chìm  đắm  trong  biển  trầm  luân  sanh  tử,  nhất  là  vào  thời  điểm  Phật  pháp 

đang ở vào giai đoạn mạt pháp, Hòa Thượng càng quan tâm sâu sắc, lo lắng 

tận cùng cho cơ nghiệp Phật giáo, dù Hòa Thượng không trực tiếp tham gia 

các hoạt động của giáo hội. 



Mục  tiêu  chính  yếu  của  Ngài  là  xây  dựng  những  nhân  tố  hoàn  thiện,  hoàn 

lương trong giới đệ tử của Ngài, cũng như tất cả Phật tử hai chúng xuất gia 

và tại gia. Hòa Thượng nhận thấy tình trạng suy thoát của Phật giáo đồ đang 

ngày càng nguy ngập, chánh pháp của Như Lai ngày càng không được xiển 

dương đúng mức, nhất là Giới Luật của Phật, một nền tảng duy nhất và căn 

bản  cho  những  người  muốn  thực  hiện  sự  giải  thoát  chân  chính,  đã  không 

được giới Phật tử ngày nay xem trọng. 



Nỗi  lo âu trước hiểm  họa diệt  vong của  nhân  loại cùng sự suy tàn của Phật 

giáo đã khiến Hòa Thượng quên đi tuổi già mắt mờ, tai yếu, thân thể đau ốm 

triền miên; Ngài đã dồn hết tâm lực để phiên dịch bộ sách “Phạm Võng Bồ 

Tát  Giới  Bổn  Giảng  Ký”  do  Pháp  Sư  Thích  Diễn  Bồi,  một  cao  tăng  của 

Trung Quốc thuyết giảng. Suốt thời gian phiên dịch, với bao công trình gian 

khổ,  bao  thử  thách  cam  go,  Ngài  đã  chiến  thắng  tuổi  già,  chiến  thắng  ma 

bệnh,  vượt  mọi  thử  thách,  để  hoàn  thành  bộ  sách  trong  hoàn  cảnh  hết  sức 

khó khăn  nghiệt  ngã: chỗ ở không ổn định, không  người  hầu cận chăm sóc 

chu đáo. 



Chúng ta hãy nghe lời tâm sự chân thành, đầy xúc cảm của Thầy khi nói về 

thời  gian chuyên tu của  mình, với  một tinh thần  hết sức khiêm  nhường khả 

kính:   



“Nói đến chuyên tu, nơi đây lòng tôi hổ thẹn muôn phần. Tại sao thế? Vì ý 

nghĩa  chuyên  tu  là  bặt  dứt  muôn  duyên,  và  có  người  hỗ  trợ  để  có  thể  nhất 

tâm  tu  niệm  cho  được  thành  tựu  một  pháp  môn  nào.  Chẳng  hạn  như  pháp 

môn  Thiền  hay  Niệm  Phật.  Nhưng  ngược  lại,  tôi  luôn  bị  muôn  duyên  ràng 

buộc,  làm cho thân tâm không an. Vì trong thời  gian cộng  tác với chư Hòa 

Thượng,  Thượng  Tọa,  để  làm  các  Phật  sự  nói  trên,  báo  thân  của  tôi  mang 

nhiều tật bệnh, nên đối với các Phật sự tôi hoàn toàn bất lực. Lòng quá buồn 

đau, tôi tìm chỗ ẩn  tu, cầu sớm được  xả bỏ báo thân  để  về quê  hương Cực 

Lạc.  Ý  muốn  dù  như thế,  nhưng  sự  thực  hành  là  cả  một  vấn  đề  trăm  ngàn 

phần khó khăn. Vì hoàn cảnh tôi cô thân đơn độc, linh đinh rày đây mai đó, 

lại không người giúp đỡ. 



Thế  nên,  trong suốt thời  gian từ  năm  1952 đến  năm 1994  là 42  năm, trong 

thời  gian  ấy,  dù  mang  danh  Viện  Chủ  ngôi  già-lam  Mai  Sơn,  xã  Bình  Trị 

Ðông,  huyện  Bình  Chánh,  nhưng  sự  thật  là  việc  chùa  tôi  hoàn  toàn  không 

biết  đến,  vì  mải  rày  đây  mai  đó…  Thân  tôi  chẳng  khác  nào  chiếc  lục  bình 

lênh  đênh  trên  sông  lớn…  nhất  là  trong  lúc  dịch  bộ  kinh  “Phạm  Võng  Bồ 

Tát Giới  Giảng  Ký”  này.  Về  nội  chướng  thì  thân  bệnh  khổ  triền  miên,  đôi 

mắt lại bị cườm, nên không thấy rõ. Còn về ngoại chướng thì thôi không thể 

nói…  Tuy  nhiên,  tôi  rất  cảm  động  hồng  ân  Tam  Bảo  đã  minh  gia,  nên  bộ 

Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký đã được thành tựu. Và dù chịu 

nhiều  gian  truân  khổ  sở,  nhưng  bản  thân  tôi  vẫn  cố  vững  bước  trên  con 

đường giải thoát và tiếp tục cuộc hành trình…” 



Với những dòng sơ lược về tiểu sử của Hòa Thượng, người viết bài này chỉ 

là một đệ tử tại gia của Thầy. Nhưng với tấm lòng ngưỡng mộ tấm gương tu 

hành  cao  quý,  cũng  như  lòng  tận  tụy  hy  sinh  vì  đạo  pháp  của  Thầy,  chúng 

tôi ước mong những lời dịch thuật vàng ngọc của Hòa Thượng qua bộ kinh 

“Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Giảng  Ký”  sẽ  được  sự  tiếp  nhận  trong  tinh 

thần  tôn  kính,  tha  thiết  và  ân  cần  của  những  Phật  tử  hữu  duyên  với  Phật 

pháp,  hữu  duyên  với  Thầy,  một  lòng  chuyên  nhất,  đem  tất  cả  tâm  tư,  chí 

nguyện hướng về con đường giải thoát chân chính. 



Chúng tôi xin thành tâm cầu nguyện hồng ân Tam Bảo gia hộ cho tất cả Phật 

tử, những vị nhiệt tâm vì đạo pháp, có đầy đủ thiện duyên lãnh hội và tuân 

hành triệt để những  lời pháp  vô  giá, để không phụ  lòng  từ bi của chư Phật, 

của  Pháp  Sư  Diễn  Bồi,  người  trực  tiếp  giảng  các  giới  của  bộ  kinh  này,  và 

nhất  là  đối  với  Hòa  Thượng Thích Trí Minh,  vị thầy tôn kính, đã dầy công 

phiên dịch từ Hán văn sang Việt văn, bằng những lời lẽ đầy cố gắng, để phù 

hợp với trình độ của mọi giới Phật tử. 



Lẽ  tất  nhiên,  chúng  tôi  nghĩ  rằng  bản  dịch  này  không  thể  nào  đáp  ứng  yêu 

cầu  của  mọi  tầng  lớp  Phật  tử  với  nhiều  trình  độ  khác  nhau:  những  người 

bình dân sở học còn  hạn chế, cũng  như đối  với quý  học giả kiến thức  uyên 

thâm,  văn từ điêu  luyện. Dịch  giả đã cố gắng  hết sức  mình trong công  việc 

phiên dịch này, một công trình đòi hỏi nhiều thời gian và công sức, mà với 

điều kiện sức khỏe yếu kém, dịch giả khó lòng khắc phục. 



Ngoài ra, công việc phiên dịch nếu muốn hoàn hảo, đòi hỏi dịch giả phải là 

người có trình độ chuyên môn thật cao, kiến thức về ngôn ngữ thật rộng. Ðôi 

lúc cần phải có điều kiện tìm hiểu sâu về đặc điểm của nền văn hóa các dân 

tộc,  nơi  nguyên  tác  được  hình  thành,  cũng  như  nơi  sử  dụng  ngôn  ngữ  mà 

dịch giả đang phiên dịch. Như thế mới có thể chuyển dịch toàn bộ tư tưởng 

của nguyên tác, đồng thời vẫn tạo cho người đọc cảm giác gần gũi,  mà qua 

bản dịch, độc giả không còn cảm thấy ranh giới giữa các ngôn ngữ. Nói như 

vậy để  mong tất cả quý độc  giả, cùng chư Phật tử cảm  thông cho  tấm  lòng 

Hòa Thượng. Ngài chỉ có  một  hoài bão duy  nhất  là  muốn chấn  hưng  lại cơ 

đồ Phật giáo đang bị lung lay tận gốc, trước tình trạng giới luật không được 

các tín đồ Phật giáo tôn trọng và tuân hành nghiêm túc như hiện nay. 

Ngài  muốn  cho  bánh  xe  pháp  lưu  chuyển  đến  mọi  nơi; dòng  pháp  nhũ  của 

Phật rót vào tận tâm hồn những chúng sanh còn mải chìm đắm trong đêm dài 

tăm tối, dẫy đầy giết chóc, tràn ngập đau thương. Chung quy cũng là vì ánh 

đạo  vàng  của  Phật  không  còn  được  rạng  ngời  trong  lòng  chúng  sanh  hiện 

đại,  những  con  người  chỉ  biết  mải  miết  đeo  đuổi  mộng  mưu  bá  đồ  vương, 

lao mình vào biển lửa chiến tranh, để mong tìm cầu hạnh phúc trong vật chất 

xa hoa hoặc bóng hình lợi danh hư ảo. 



Bằng tất cả sức lực tồn tại trong tấm thân già nua mà phút vô thường không 

bao  giờ  hẹn  trước,  Hòa  Thượng  đã  dồn  hết  vào  công  trình  dịch  thuật 

này.Thầy đã  hy sinh quá  nhiều cho đạo pháp, tận  lực vì chúng sinh,  nỗ  lực 

kết lại chiếc bè pháp để đưa rước khách hữu duyên. Trong những tháng năm 

còn  lại  của  cuộc  đời,  Ngài  vẫn  không  nguôi  lòng  từ  mẫn  đối  với  chúng  ta, 

luôn giúp toàn thể chúng sinh cơ hội trở về quê hương vĩnh cửu. Ðó chính là 

nước Cực Lạc thanh lương, giải thoát của đức Từ Phụ A Di Ðà. 

Thành tâm cảm thán:   

THƯỢNG đức ngàn thu rực ánh vàng, 

TỌA Thiền, niệm Phật hướng Tây Bang, 

TRÍ lành tận lực phiên kinh báu, 

MINH tuệ dốc lòng độ chúng sanh, 

THANH tịnh tâm thành dương Phật pháp. 

TU hành chí quyết đáo Tây Phương. 

TỊNH am vùi lấp mùi chung đỉnh  

NGHIỆP đạo hoằng khai rạng Thích Tràng. 

Mùa Thu Giáp Tuất, 1994  

Ðệ tử cẩn bút   

Liên Hoa  

Phàm lệ của dịch giả:  

Lệ Ngôn 



---o0o--- 



1. “Phạm  Võng  Bồ  Tát Giới  Bổn  Giảng  Ký”:  Ðề  mục  bộ  kinh  này  có  chín 

chữ. Bảy chữ trước ở đây xin gác qua, vì trong phần giải thích đề mục kinh, 

và đề mục phẩm có nói rõ, nên ở đây chỉ nói qua hai chữ “giảng ký”. Giảng 

là do Pháp Sư Diễn Bồi y trong Bồ Tát Giới Bổn, tức là năm mươi tám giới 

(58) gồm có 10 giới trọng (10) và bốn mươi tám giới khinh (48) (Ở đây chỉ 

nói qua 58 giới, là thuộc về phần giới tướng, còn phần trước và sau, không 

nói, vì không cần). 



Năm  mươi  tám  giới  (58)  này  chính  là  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã 

nghe đức Lô Xá Na giảng ở thế giới Liên Hoa Ðài Tạng, Khi Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật hạ sanh nơi cõi Diêm Phù Ðề này đã tụng lại. 10 giới trọng, 

48  giới  khinh  này  dù  đã  từ  Phạn  văn  phiên  dịch  thành  Hán  Văn,  nhưng 

không dễ gì hiểu cho tường tận được. Nên Pháp Sư y trong Tam Tạng thánh 

giáo  và  chỗ  chánh  tri  chánh  kiến  của  mình  tu  học  mà  giảng  giải  kinh  văn 

một cách rành rẽ, rõ ràng, để cho hai chúng Phật tử xuất gia cũng như tại gia, 

những vị đã thọ giới Bồ Tát, hiểu rõ mà hành trì. Sau khi giảng, có đệ tử của 

Pháp Sư ghi lại, nên mệnh danh là Giảng Ký. 



---o0o--- 



2. Bộ Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký này gồm có hai phần:   

- Kinh văn   

- Lời giảng   



Trong khi tôi phiên dịch từ Hán văn ra Việt văn thì chỉ phiên dịch phần của 

Pháp  Sư  giảng.  Còn  phần  kinh  văn  thì  hoàn  toàn  y  theo  bản  giới  bổn  Việt 

văn của Hòa Thượng Vạn Ðức (Pháp Sư Thích Trí Tịnh) đã phiên dịch. Tôi 

không  phiên  dịch  lại.  Tuy  nhiên  cũng  có  những  chỗ  cần  thay  đổi  vì  muốn 

cho phù hợp với phần giảng giải của Pháp Sư. Những chỗ ấy có mở và đóng 

ngoặc đơn (...); xin chư thượng đức cũng như quý Phật tử tại gia thọ Bồ Tát 

giới, khi đọc thì rõ. 



Về lý do tôi không dịch lại phần kinh văn, có hai nguyên nhân:   

- Bản dịch của Hòa Thượng Vạn Ðức đã lưu hành từ lâu. Trong giới Phật tử 

thọ Bồ  Tát Giới,  xuất  gia cũng  như tại  gia, thọ trì, tụng  kinh khi  làm  lễ Bố 

Tát trong mỗi nửa tháng đã thuần thục. Vì thế, tôi phiên dịch lại cũng thành 

thừa. 



- Bản dịch của Hòa Thượng chẳng những lưu hành từ lâu, lại được Giáo Hội 

Tăng Già Nam Việt công nhận là bản dịch xứng đáng và có giá trị. Ðiều ấy 

như  trong  quyển  kinh  Phạm  Võng  lược  giảng  nghi  thức  tụng  giới  Bồ  Tát 

thuyết minh như sau:   



“Trong đây nói ngài Cưu Ma La Thập dịch từ văn Phạn ra văn Hán, hồi đời 

nhà Dao Tần. Trong mục lục của Tạng thì để rõ là có những vị nhuận bút, vị 

nào chép văn, vị nào dịch nghĩa. Như vậy có nghĩa là kinh này chắc chắn là 

có bổn chánh bằng văn Phạn, đã kết tập từ xưa, truyền qua Tàu, rồi ngài Cưu 

Ma La Thập  mới dịch ra văn Hán. Và từ nơi quyển chánh văn chữ Hán, tôi 

dịch ra quyển chữ Việt đây. 



Trước  khi  tôi  dịch  ra  bổn  này,  ở  Việt  Nam,  cũng  có  vài  vị  Thượng  Tọa  đã 

dịch.  Nhưng  các  vị  trong  Giáo  Hội  Tăng  Già  Nam  Việt  thấy  rằng  cần  phải 

có bản dịch chỉnh đốn  hơn để cho chư Tăng cũng  như các vị cư sĩ thọ  giới 

Bồ Tát có bổn để tụng, để bố-tát, cho nên yêu cầu tôi dịch; thành ra mới có 

bổn  này.  Lúc  đó,  Hòa  Thượng  Huệ  Quang  đang  làm  Pháp  Chủ  trong  Giáo 

Hội Tăng Già Nam Việt. 

Sau  khi  phiên  dịch  xong,  tôi  đệ  trình  lên  giáo  hội,  và  giáo  hội  đã  triệu  tập 

một  ban  để  kiểm  duyệt.  Sau  đó,  giáo  hội  đã  nhận  định  bản  dịch  của  tôi  có 

phần  giá trị  xứng đáng, có thể  lưu  hành,  giúp cho  hàng tăng  giới cũng  như 

tại gia thọ Bồ Tát Giới, có thể thọ trì và tụng niệm”. 

Vì  lẽ  đó,  tôi  nói  rằng  bản  dịch  này  do  Hòa  Thượng  Huệ  Quang,  Pháp  Chủ 

Giáo Hội Tăng Già Nam Việt, chứng minh. 



3.  Khi  đọc  những  bộ  kinh,  luật,  luận;  nếu  co  phần  chú  giải,  phải  luôn  nắm 

vững phần chánh văn mới dễ lãnh hội. Dù phần giải thích ngắn hay dài đến 

đâu, cũng chỉ  nhằm  vào chánh  văn  mà  giải thích, không bao  giờ ra  ngoài  ý 

chánh  văn. Ðọc bộ Phạm Võng  Kinh  Bồ  Tát Giới  Bổn Giảng  Ký  này cũng 

vậy, quý đại sĩ phải luôn ghi nhớ chánh văn của giới bổn. 

Sự giải thích kinh văn bộ Giảng Ký này có hai cách:   

-  Trước  nêu  kinh  văn  rồi  sau  mới  giải  thích.  Phần  này  rất  dễ  phân  biệt  lời 

giải thích với kinh văn. 



- Ðem kinh văn xen trong phần giải thích, để làm sáng tỏ phần Phật dạy. Lối 

này hơi khó hiểu, và quý đại sĩ nào không đọc bổn Hán văn, đối với lời giải 

thích khó  mà phân  biệt. Vì thế, khi dịch  phần  giải thích  lối  này,  với  những 

chữ hay những câu thuộc phần kinh văn đều có mở và đóng ngoặc kép “...” 

để quý đại sĩ phân biệt được kinh văn, không phải lời chú giải. 



4. Về sự xếp đặt kinh văn của bộ Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng 

Ký  này,  trước  tiên  nêu  đề  mục  của  mỗi  giới  và  kinh  văn,  rồi  sau  mới  giải 

thích. 



Khi giải thích cũng thế, nghĩa là trước giải thích đề mục, sau mới giải thích 

kinh văn. Về phần giải thích đề mục của mỗi giới không nhứt định. Có giới 

giảng rất rộng từ 2 đến 3 trang, có giới giảng ít hơn. Nên biết dù nhiều hay 

ít, các phần  giảng  này cũng chỉ ở trong phạm  vi đề  mục, không quan  hệ  gì 

đến kinh văn. 

Xong  phần  đề  mục  của  mỗi  giới,  đến  phần  giảng  kinh  văn,  các  phần  này 

luôn được mở đầu bằng câu “Ðức Phật đối với đại chúng dạy rằng: “...” Khi 

đọc cứ lưu ý như vậy, thì khỏi có sự lộn xộn giữa đề mục và kinh văn. 



5.  Bộ  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Giảng  Ký  này  chỉ  bắt  đầu  giải 

thích  từ  câu:  “Nhĩ  thời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tùng  sơ  hiện  Liên  Hoa  Ðài 

Tạng Thế Giới...” (Bấy giờ, đức Phật Thích Ca Mâu Ni từ lúc sơ khởi, hiện 

thân nơi thế giới Liên Hoa Ðài Tạng), chứ không y theo trong bộ Giới Bổn 

tụng giới mỗi nửa tháng, trước tiên bắt đầu từ câu: “Nhĩ thời Lô Xá Na Phật 

vị  thử  đại  chúng,  lược  khai  bá  thiên  hằng  hà  sa  bất  khả  thuyết  pháp  môn 

trung  tâm địa  như  mao đầu  hử”. Sự việc ấy  trong phần  giải thích có  nói rõ 

nguyên nhân. 



---o0o--- 

Lời Pháp Sư Diễn Bồi nhân dịp khai giảng kinh Phạm 

Võng 



Kính thưa quý vị Pháp sư! 

Quý ni sư! 

Quý cư sĩ và thiện tín! 

Hôm nay, nhằm tháng Giêng, Phật lịch 2512, tôi ở đây vì quý vị giảng kinh 

Kim Cương. Ðáng lẽ quyển kinh đã được giảng xong sớm, nhưng vì Bồ Ðề 

Lan  Nhã  là  đạo  tràng  hoằng  hóa,  quý  vị  cao  tăng  thường  đến  rất  đông  để 

thỉnh cầu khai thị. Vì muốn các vị không phải nhọc công tham phỏng, hành 

cước các nơi, mà vẫn có thể thâu hoạch được những lời chỉ giáo hữu ích của 

quý thiện tri thức, cho nên tôi phải đình giảng kinh Kim Cương một cách bất 

ngờ, mãi đến kỳ A Di Ðà Phật thất năm rồi, mới kết thúc được toàn bộ. Thế 

là trước sau, khóa giảng kéo dài gần trọn hai năm. 



Giảng kinh Kim Cương Bát Nhã Ba La Mật xong, bổn ý của tôi là định tiếp 

tục giảng phẩm pHổ Hiền Hạnh Nguyện trong kinh Hoa Nghiêm. Nhưng vì 

có nhiều vị muốn nghe kinh Phạm Võng, để đối với Bồ Tát giới có chỗ liễu 

giải  rõ  ràng.  Vì  thế,  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  phẩm  phải  bị  đình  lại,  và  chỉ 

khai giảng vào chiều thứ Bảy mỗi tuần tại Bát Nhã giảng đường. 



Còn nơi Bồ Ðề Lan Nhã này, tôi tuyên thuyết Phạm Võng Kinh Bồ Tát Tâm 

Ðịa  Phẩm  để  thỏa  mãn  ý  nguyện  của  quý  vị.  Và  do  sự  giảng  kinh  Phạm 

Võng Bồ Tát Tâm Ðịa này, sẽ kích thích quý vị phát tâm Bồ Ðề, thực hành 

Bồ Tát đạo, đồng hướng về quả tối cao vô thượng Bồ Ðề. 

Ðồng thời, lần giảng kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới Bổn này, lại còn có một 

điểm thâm ý đặc biệt bên trong. Ðó là đối với kinh Kim Cang đã giảng trước 

đây, tư tưởng lý luận của kinh ấy thuộc về lý Không. Nếu không hiểu được 

Không lý thì quả là nguy hiểm vô cùng. 

Tổ Long Thọ có dạy: “Tín giới vô cơ, vọng tưởng ức thủ nhất không, thị vị 

tà  không”  -  (người  tu  hành  lòng  tin  đối  với  giới  pháp  không  có  nền  tảng, 

vọng tưởng ức đoán, chấp thủ một khía cạnh Không, là thiên không, như vậy 

chính là tà không). 



Nên biết lý chân không Bát Nhã là tức không, tức giả, tức trung. Nếu thiên 

chấp một bên không, ấy thuộc về ngoan không, thì nguy hiểm vô cùng. 

Hiện nay tôi giảng Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn để cho quý vị biết dù 

rằng muôn pháp đều không, nhưng lý nhân quả rõ ràng, không sai một mảy, 

cũng không bao  giờ hư hoại. Do đó, giới  hạnh của Phật tử phải  nghiêm trì, 

không  nên  xem  thường  và  cũng  chính  là  để  giúp  trừ  khử  cái  tệ  hại  “vọng 

tưởng ức đoán, chấp thủ một bên không” như Tổ đã dạy. 

Cho  nên  quý  vị  nào  nghe  qua  kinh  Kim  Cương,  lại  nghe  tiếp  kinh  Phạm 

Võng Bồ Tát Giới Bổn này, tôi tin chắc rằng quý vị ấy sẽ được sự thọ dụng 

vĩ đại! 





---o0o--- 

Chương I: TIỀN ĐỀ KHÁI THUYẾT 

(những điều khái quát đầu tiên) 



 A. Giới học vi Phật pháp đích căn bổn 



(Giới học là căn bản trọng yếu của Phật pháp). 



Giới luật học của Phật giáo trong hai phái Nam, Bắc truyền có những điểm 

bất đồng rõ rệt:   

- Về Phật giáo Nam Truyền chỉ có giới học của Thanh Văn, hoàn toàn không 

có giới học của Bồ Tát, đối với giới này, thất chúng Phật tử mỗi chúng đều 

thọ riêng. 

- Trái lại, về Phật giáo Bắc Truyền chẳng những có giới học của Thanh Văn, 

lại có  giới  học của  Bồ Tát, trong đó Tam  Tụ Tịnh  Giới của giới Bồ Tát thì 

thất chúng Phật tử đều chung thọ. 



Phật giáo Bắc tông hay Nam tông đối với giới luật học, dù có điểm bất đồng 

như vậy, nhưng đều nhận chân giới học là căn bổn của Phật pháp. Cho nên 

bất luận Phật  giáo đồ Nam Tông  hay  Bắc  Tông, đối  với  giới pháp  mình đã 

bẩm thọ, hoàn toàn không  được  xem thường. Vì sao  vậy? Vì  học Phật, cần 

lấy Giới Luật làm cơ sở đầu tiên. Một hành giả có chí hướng cầu Phật pháp, 

nếu không  nghiêm trì tánh  giới pháp  Phật  đã chế  lập  một cách  hoàn chỉnh, 

thì  người  ấy  vẫn  y  nhiên  đứng  ở  ngoài  cửa  mà  chưa  được  vào  trong  nhà, 

cũng không được lên chốn lầu cao của Phật Pháp. 



Thế  nên căn cứ  vào  Tiểu  Thừa  mà thuyết  minh: “Giới thị chánh thuận  giải 

thoát chi bổn”, nghĩa  là: Giới pháp  là căn  bản chính, thuận theo con đường 

giải thoát. Căn cứ vào Ðại Thừa mà thuyết minh: “Giới vi vô thượng Bồ Ðề 

chi bổn”, có nghĩa: giới là cội gốc của quả Vô Thượng Bồ Ðề. Vì lý do ấy, lẽ 

đương  nhiên,  muốn  được  chân  chính  giải  thoát  và  chứng  đắc  quả  vị  Vô 

Thượng Bồ Ðề, vẫn còn phải nương nơi trí tuệ vô lậu, mà cơ sở tối sơ, phải 

nói là Giới Học. 



Tại  sao  vậy?  Bởi  nhờ  sự  hạn  chế  của  Giới  Học,  khiến  cho  tâm  niệm  của 

hành  giả  tuyệt  đối  không  được  dong  ruổi  theo  ngoại  cảnh,  nhờ  đó  mà  nội 

tâm dần dần được an tịnh. Bấy giờ, từ trong tâm cảnh an định, trí huệ vô lậu 

sẽ được khai phát. Sau đó, lại phải vận dụng huệ kiếm Bát Nhã chặt đứt dây 

vô minh từ vô thỉ, mới được lên ngồi giường giải thoát, mới được an tọa trên 

tòa Bồ Ðề. 



Nên  kinh  dạy:  “Nhơn  Giới  sanh  Ðịnh,  tùng  Ðịnh  phát  Huệ”,  nghĩa  là:  nhờ 

giữ Giới mà được Ðịnh tâm, từ định tâm khai phát trí huệ. Ðích thực là một 

tuần tự bất di, bất dịch, không ai có thể vượt bực được. 

Do đó, có thể thấy rõ Trí Huệ ở tầng tối cao, cố nhiên là trọng yếu, và Giới 

Luật tuy ở tầng nền tảng thấp nhất, nhưng lại càng trọng yếu hơn. Nếu như 

Giới Luật ở tầng nền tảng không được củng cố thì Thiền Ðịnh ở tầng giữa, 

Trí Huệ ở tầng cao đều không thể xuất hiện trong tâm của hành giả. 

Giờ  đây,  tôi  (Pháp  Sư  giảng  giới)  xin  thỉnh  vấn  một  điều:  Mục  đích  chính 

của  quý  vị  (chỉ  chung  giới  Phật  tử  xuất  gia  và  tại  gia)  học  Phật,  có  phải 

muốn được giải thoát không? 



Nếu  như  thừa  nhận  là  phải,  thì  quý  vị  đối  với  Giới  Học  cần  phải  giữ  gìn 

nghiêm  cẩn,  nhiên  hậu  mới  có  thể  được  giải  thoát  theo  đúng  chỗ  quý  vị 

mong cầu. 

Có phải mục đích chính của quý vị học Phật là muốn chứng quả vị Bồ Ðề vô 

thượng không? 



Quả như quý vị thừa nhận là phải, thì đối với Giới Học, quý vị cần phải thủ 

trì  nghiêm  cẩn,  nhiên  hậu,  mới  có  thể  được  chứng  quả  Vô  Thượng  Bồ  Ðề, 

theo chỗ mong muốn của mình. 

Giả  như  không  phải  như  thế,  nghĩa  là  đối  với  Giới  Học,  quý  vị  có  chỗ 

khuyết  phạm,  thì  chẳng  những  đối  với  thắng  lợi  xuất  thế,  không  thể  mong 

được  kết  quả,  mà  chính  với  công  đức  cõi  Nhơn  Thiên,  quý  vị  cũng  vẫn  vô 

phần. Thế nên, chư Phật mười phương ba đời xuất hiện ở thế gian, không vị 

Phật  nào  không cực  lực suy tôn  giới pháp  một cách cẩn  trọng.  Lịch  đại  Tổ 

Sư Tây Thiên cũng như Ðông Ðộ, không Ngài nào chẳng đem giới pháp ân 

cần giáo hóa hậu sanh. 



Nên  kinh  Anh  Lạc  Bổn  Nghiệp  thuyết  minh:  “Nhứt  thiết  chúng  sanh,  sơ 

nhập Tam Bảo hải, dĩ Tín vi bổn. Trụ tại Phật gia, dĩ Giới vi bổn”. Nghĩa là 

tất cả chúng sanh khi mới vào trong bể Tam Bảo, phải dùng lòng tin sâu dày 

làm gốc. Khi đã an trú trong nhà Phật, thì dùng Giới làm cội gốc. 

Tại  sao  vậy?  Vì  Giới  là  khởi  điểm  để  hướng  thượng,  hướng  thiện,  hướng 

quang  minh, hướng lên đường giải thoát. Thế nên không cho phép hành giả 

bất luận xuất gia hay tại gia có một chút xem thường. 

Vì thế, khi đức Bổn Sư sắp tịch diệt, do tâm Ðại Bi, Ngài đinh ninh dạy các 

đệ  tử:  “Sau  khi  ta  diệt  độ,  các  ông  phải  nhất  tâm  tôn  kính  Giới  Luật,  phải 

xem Giới Luật như thầy của các ông”. 

Ở đây, không khỏi có người hỏi rằng: Tại sao giới pháp lại có tính trọng yếu 

như thế? 

Giải đáp điều này, xin dẫn lời thuyết minh trong kinh Ðại Niết Bàn như sau:   

-  Giới  là  thềm  thang  của  tất  cả  pháp  lành,  cũng  là  cội  gốc  của  tất  cả  thiện 

pháp; như quả đại địa là cội gốc của tất cả thảo mộc phát sanh. 



- Giới là một đấng đạo sư tối cao của các thiện căn; là vị thương chủ dẫn dắt 

đàn thương nhân. 

- Giới là thắng tràng của tất cả các thiện pháp; như thắng tràng của Thiên Ðế 

Thích. 



- Giới có công năng đoạn trừ vĩnh viễn tất cả ác nghiệp và tam ác đạo; như 

các dược thảo có công năng trị liệu tất cả các thứ ác bịnh. 



- Giới là tư lương trên đường hiểm sanh tử, giới là chiếc áo giáp đồng, là cây 

gậy thần trừ diệt ác tặc kiết sử. 

- Giới là một thần chú tối linh, diệt trừ rắn độc phiền não. Giới là cây cầu để 

qua khỏi hạnh nghiệp tội ác. 



Kinh văn quá minh bạch, không cần phải nói thêm nhiều. Căn cứ theo đó, có 

thể khẳng định rằng: Bất luận tu tập thiện nghiệp hay đoạn trừ ác pháp; bất 

luận  mong  thoát  ly  khổ  não  hay  cầu  được  giải  thoát  an  lạc;  bất  luận  đoạn 

phiền não nghi hoặc hay chứng chơn thường, đối với giới pháp, đều phải có 

tánh cách quyết định. Nếu không có Giới thì tất cả việc nói trên đều không 

thành tựu. 



Như thế tại sao có thể nói là Giới không trọng yếu? Lại vì sao có thể đối với 

giới pháp dám sanh tâm khinh thường? 



Kinh  Ðại  Bát  Niết  Bàn  nói:  “Muốn  thấy  đuợc  Phật  tánh,  chứng  Ðại  Niết 

Bàn, quyết định phải có tâm thâm tín, kính trọng, tu trì tịnh giới. Nếu người 

nào thọ trì kinh này mà hủy phạm tịnh giới, người ấy là quyến thuộc của ma, 

không  phải  là  đệ  tử  của  ta.  Ta  cũng  không  cho  người  ấy  thọ  trì,  đọc  tụng 

kinh này”. 



Ðối với việc thọ trì, đọc tụng kinh điển Ðại Thừa, hành giả thu hoạch được 

công đức vĩ đại. Hơn nữa, công đức thọ trì kinh điển Ðại Thừa mà hành giả 

thu hoạch được, nếu so với người đem thất bảo bố thí, thì gấp bội hơn không 

biết  mấy lần. Ðiều ấy cứ xem trong kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật thì 

rõ. 



Lại nữa, việc thọ trì, đọc tụng kinh điển Ðại Thừa, ở các kinh Ðại Thừa đồng 

nhất trí tán thán, nên thông thường hàng Phật tử đa số đều thọ trì, đọc tụng 

kinh  điển  Ðại  Thừa.  Nhưng  y  chiếu  theo  lời  Phật  dạy  trong  kinh  Niết  Bàn 

dẫn trên, thì thọ trì kinh điển, cố nhiên là điều tốt, nhưng phải dùng thân tâm 

thanh tịnh mà thọ trì. 



Nói rõ hơn, là phải lấy việc tu trì tịnh giới mà đọc tụng. Nếu chỉ thọ trì kinh 

điển  mà  không  xem  trọng  tịnh  giới  của  Như  Lai,  thậm  chí  hủy  phạm  tịnh 

giới thì đức Phật không nhận người này là Phật tử chơn chánh, mà là quyến 

thuộc của  ma vương. Ðức Phật chẳng những không do vì việc người ấy thọ 

trì kinh Niết Bàn mà hoan hỷ, lại còn không cho người ấy thọ trì kinh này. 

Chúng  ta  hãy  suy  tưởng  thái  độ  của  Phật,  thì  biết  rằng  thọ  trì  tịnh  giới  là 

trọng  yếu biết dường  nào! Sao  lại có thể  không  vâng  giữ  một cách  nghiêm 

cẩn? 



Trong kinh Nguyệt Ðăng Tam Muội, lại dạy rõ về điểm trọng yếu của Giới 

Pháp như vầy:   

Tuy hữu sắc tộc cập đa văn   

Nhược vô giới trí do cầm thú, 

Tuy xử ty hạ thiểu văn kiến, 

Năng trì tịnh giới danh thắng sĩ. 

Dịch:   

Dù có sắc tộc và đa văn, 

Nếu không giới trí như cầm thú, 

Tuy hạng tầm thường, ít kiến văn, 

Nghiêm trì tịnh giới là thắng sĩ. 

Xin giải thích rõ bài kệ trên như sau:   



Một cá nhân ở đời, sự cao  thấp  về địa  vị  không phải căn cứ  vào chủng  tộc 

tôn quý, cũng không phải vì họ có sắc tướng đoan nghiêm, hay nhằm vào sự 

bác học đa văn của họ, mà hoàn toàn căn cứ nơi đức hạnh của người ấy cao 

thượng  hay  không.  Thông  thường,  nói  theo  thế  tục  là  đức  hạnh,  trong  Phật 

pháp gọi là tịnh giới. Dù là một người thông thường hay một hành giả tu học 

Phật pháp, giới hạnh đích xác là vô cùng trọng yếu. 



Vì  thế,  nếu  không  có  giới  hạnh  và  trí  huệ,  dù  chủng  tộc  người  ấy  cao  quý 

đến  mức nào, sắc tướng đoan nghiêm đến mức nào, học vấn quảng bác đến 

đâu, căn cứ vào quan  niệm Phật pháp  mà xét, thì kẻ ấy so với cầm thú  nào 

khác  gì  mấy. Ngược  lại,  nếu tu trì tịnh  giới  làm  một con  người có đạo đức 

cao  thượng,  dù  ở  vào  địa  vị  thật  thấp  kém,  dù  kiến  văn  cạn  hẹp,  hiếm  hoi, 

nhưng vẫn có thể được suy tôn là bậc thắng sĩ trên thế gian. Giá trị của con 

người đó, mọi người đều cung kính tôn trọng. Cho nên, giới hạnh là căn bản 

làm người. 

Hành giả tu học Phật pháp, đặc biệt là người xuất gia tu Ðại Thừa, cần phải 

làm  cho  ngôi  Tam  Bảo  không  đoạn  tuyệt,  Chánh  Pháp  được  cửu  trụ  ở  thế 

gian. 



Khi đức Phật còn tại thế, đầu tiên Ngài chế định Giới  Luật, đem  pháp  giới 

nhiếp  phục  chúng  Tăng.  Bản  hoài  của  Ðức  Phật  chính  là  mong  muốn  làm 

sao  cho  Tăng  đoàn  hòa  vui  thanh  tịnh.  Tăng  đoàn  cần  phải  gánh  vác  trách 

nhiệm trọng đại ấy. Nhưng trách  nhiệm trọng  đại ấy có  gánh  vác được  hay 

không, điều trọng yếu không gì khác hơn là hành giả có tu trì tịnh giới hay 

không? 



Nếu như mọi Phật tử xuất gia đều nghiêm trì pháp giới thanh tịnh, thực hành 

pháp Lục Hòa Kính, thì mới có thể làm cho ngôi Tam Bảo không đoạn tuyệt, 

Chánh  Pháp  được  cửu  trụ  mãi  nơi  thế  gian.  Nên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm, 

Phật dạy: “Thọ trì oai nghi giới pháp được đầy đủ, thực hành pháp Lục Hòa 

Kính,  khéo  léo  ngự  trị  đại  chúng,  tâm  không  lo  buồn,  hối  hận,  thuận  theo 

chánh pháp của Phật, không trái  lời  Phật dạy. Thế  nên có thể  làm cho  ngôi 

Tam  Bảo  không  đoạn  tuyệt  và  chánh  pháp  do  đó  được  cửu  trụ  trong  thế 

gian”. 



Hành  giả  Ðại  Thừa  lấy  việc  cầu  Phật  Quả  làm  mục  đích  tối  cao,  mà  thành 

Phật  nhất  định  sẽ  được  tướng  phước  báo  của  bậc  đại  nhân,  tức  là  ba  mươi 

hai  hảo  tướng  của  đức  Phật.  Nhưng  nguyên  nhân  được  ba  mươi  hai  tướng, 

không phải do nhân duyên sai biệt nào khác, chính là do ở nơi tu trì tịnh giới 

mà  được.  Nếu  không  theo  đúng  phép  tu  trì  tịnh  giới,  chẳng  những  không 

được  ba  mươi  hai  tướng  phước  báo  của  bậc  đại  nhân,  mà  đến  cả  cái  thân 

người hạ tiện cũng không thể có được. 



Trong Ðại  Trí Ðộ  Luận cũng  từng thuyết  minh: “Nếu  người  nào  muốn cầu 

sự lợi ích vĩ đại, quyết phải nghiêm trì tịnh giới như yêu quý của báu, như ái 

hộ thân mạng. Tại sao thế? Vì giới pháp là nơi cư trú của tất cả pháp lành”. 

Trong kinh luận nói lên sự lợi ích vĩ đại, đương nhiên là chỉ cho quả vị Vô 

Thượng  Bồ  Ðề.  Cho  nên  chẳng  những  chư  hành  giả  Thanh  Văn  thừa  cần 

phải  nghiêm  cẩn  vâng  giữ  giới  pháp,  mà  chính  bậc  Bồ  Tát  Ðại  Thừa  càng 

cần phải vâng giữ nghiêm mật hơn. 



Giới  là cội  gốc  xuất sanh tất cả pháp  lành  công đức  và cũng  là cội gốc đắc 

Niết  Bàn,  chứng  Bồ  Ðề.  Nên  Giới  là  chỗ  chung  cùng  đồng  vâng  giữ  của 

hành giả trong ngũ thừa. 

Chúng  ta  nếu  không  muốn  đi  trên  con  đường  Phật  Pháp  thì  thôi,  nếu  như 

muốn đi trên con đường Phật pháp, thì cần phải theo đúng như pháp, giữ gìn 

tịnh giới cho nghiêm cẩn. 

Kinh Anh Lạc Bổn Nghiệp dạy: “Tiến nhập Phật gia, dĩ Giới vi bổn”. Nghĩa 

là khi mới bước vào nhà Phật, phải lấy Giới Pháp làm cội gốc. Do đó, không 

cho phép bất cứ một hành giả nào tu học Phật pháp mà còn có chỗ vi phạm 

giới luật. 



Bộ Giới Học Yếu Thuật dạy rõ: “Từ chỗ thiển cận mà nói thì Giới Học của 

Phật pháp  là quy  luật, luân  lý, đạo đức của nhân sinh, là chuẩn tắc của con 

người, sở dĩ gọi là con người. Nếu đi vào chỗ thâm sâu mà giảng, giới pháp 

của  Như  Lai  là  đào  tạo  nhân  cách  cho  đến  chỗ  viên  mãn,  cứu  cánh  Phật 

Quả”. 

Người  tu  hành  học  Phật  pháp  từ  khi  phát  tâm  đối  với  Tam  Bảo,  bước  vào 

cửa Phật,  mãi đến  lúc  hoàn thành Phật quả, đều có thể  nói  là có giới tướng 

trong suốt giai đoạn xa xôi ấy (thông thường trong kinh Phật dạy một người 

từ khi mới phát Bồ Ðề tâm, cho đến lúc viên thành Phật quả, phải qua hằng 

hà sa số kiếp, chính là chỉ cho giai đoạn xa xôi ấy). Thế nên, nghiêm trì tịnh 

giới đầy đủ thật là hạng mục 1 hành đạo. Ngừời tu trong Phật giáo Ðại Thừa 

cần  phải  có  đủ,  không  thì  không  thể  đạt  đến  mục  đích  dự kỳ  của  hành  giả 

ngũ thừa. Do đó, có thể thấy rằng dù giới học có những sai biệt, nhưng thật 

sự rất là nhất quán. 



Ðại Thừa Phật giáo phải lấy sự phát tâm Bồ Ðề làm căn bản. Tức là lấy tâm 

Bồ Ðề làm giới thể của Ðại Thừa Bồ Tát Giới. Nếu như không phát tâm Bồ 

Ðề thì dù có nghiêm trì tịnh giới, cũng chỉ là giới của thế tục. 

Cho nên Hoằng Nhứt Luật Sư dạy: “Ngũ giới, bát giới tuy thuộc Tiểu thừa, 

nhưng  hàng  Phật  tử  muốn  bẩm  thọ  giới  phẩm  ấy,  cần  phát  tâm  đại  Bồ  Ðề, 

không  nên  độc  thiện  nhứt  thân,  nghĩa  là  chuyên  tu  thiện  pháp  để  cầu  giải 

thoát  cho  riêng  bản  thân  mình,  riêng  thụ  hưởng  cảnh  tịch  diệt.  Dù  rằng, 

Khai,  Giá,  Trì,  Phạm  không  khác  với  Thanh  Văn,  nhưng  sự  phát  tâm  khởi 

hạnh đồng với đại sĩ, mong tất cả thanh tín nên cố gắng”. 

(thanh tín: thiện nam tín nữ)   



Ðây là lời khích lệ của Hoằng Nhứt Luật Sư, hy vọng rằng mỗi Phật tử đều 

nên thực hành Bồ Tát Ðại Thừa. Thực là lời dạy có giá trị, mỗi Phật tử học 

Phật phải nên xem trọng! 

Chí hướng Ðại Thừa cốt ở lợi tha, nếu không phát tâm Bồ Ðề thì không thể 

nào mang sự lợi ích phổ biến rộng rãi cho khắp chúng sanh. Cho nên, Bồ Tát 

vì muốn lợi ích chúng sanh, nếu có thể không rời Bồ Ðề nguyện, thì mới gọi 

là tịnh giới đầy đủ vậy! 



---o0o--- 

 B. Thinh Văn Giới dữ Bồ Tát Giới dị đồng 



(Ðiểm dị đồng của giới Thanh Văn và Bồ Tát) 



Hành  giả  tu  học  Phật  pháp,  căn  cứ  theo  kinh  từ trước  đến  nay,  phân  làm  2 

loại: Hàng Thanh Văn thì phát tâm chán lìa và hàng Bồ Tát thì phát tâm Bồ 

Ðề.  Bất  luận  chỗ  phát  tâm  của  hành  giả  thuộc  Ðại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa 

(Thanh  Văn  thuộc  Tiểu  Thừa,  Bồ  Tát  thuộc  Ðại  Thừa)  khác  nhau  như  thế 

nào, nhưng cả hai vẫn đồng có giới hạnh riêng để tự tu trì. 

Sự sai biệt của hai hạng hành giả nói trên như thế nào? 



Ðây là một vấn đề chúng ta cần phải thấu triệt. Quan niệm thông thường cho 

Biệt  Giải  Thoát  Giới  của  thất  chúng  Phật  tử  thuộc  về  giới  hạnh  tu  trì  của 

hàng  Thanh  Văn;  Tam  Tụ  Tịnh  Giới  là  giới  hạnh  tu  trì  của  hàng  Bồ  Tát. 

Ðứng về mặt đại thể, đây là biểu thị sự sai biệt giữa hai giới Thanh Văn và 

Bồ  Tát.  Nhưng  nói  một  cách  quả  quyết,  nghiêm  cẩn  và  tường  tận  hơn,  thì 

điểm dị đồng  giữa  hai  giới Thanh Văn  và Bồ Tát lại phải căn cứ vào  nhiều 

phương tiện để luận đàm. Các phương diện đó bao gồm tám chủng loại sau 

đây:   

 

---o0o--- 

 

1. Thông Giới dữ Biệt Giới (thông giới và biệt giới) 

* Thanh Văn giới thuộc về Biệt Giới: những giới mà thất chúng Phật tử từng 

hạng bẩm thọ riêng, như:   

- Ngũ Giới là Giới của các Phật tử tại gia bẩm thọ. 

- Thập Giới là Giới của Phật tử xuất gia sa-di, sa-di-ni. 

- Sáu học pháp là Giới của Thức-xoa-ma-na. 

- Cụ Túc Giới là Giới của tỳ kheo, tỳ-kheo-ni. 



Ðệ tử Phật sở dĩ được phân  làm thất chúng  là do  nơi sự bẩm thọ  giới pháp 

bất  đồng  phát  sinh  ra.  Chiếu  theo  chỗ  thọ  giới  pháp  khác  nhau  của  thất 

chúng Phật tử mà phân biệt, thì chẳng những có từng lớp cạn sâu trong từng 

giới,  mà còn phân  ra  những  giới  dành cho  nam,  nữ Phật tử riêng  thọ. Ðiều 

này do  bởi chính Ðức Phật chế ra khi còn tại thế, chế  lập đầu tiên. Ngài  vì 

muốn  thích  ứng  với  hoàn  cảnh  xã  hội  cũng  như  tâm  cơ  sanh  chúng  đương 

thời, nên chế giới ngăn cấm Phật tử không được hành động như thế này hay 

thế khác. 



*  Bồ  Tát Giới  thuộc  về  Thông  Giới:  Bất  cứ  Phật  tử  nào  có  tín  tâm  đối  với 

Phật đều có thể thọ. Chỉ đặc biệt là phải có một điều kiện duy nhất: phải phát 

tâm Bồ Ðề, bất luận tại gia hay xuất gia; già, trẻ, lớn, nhỏ, nam, nữ v.v... Ðó 

là điểm cốt yếu cho những ai muốn bẩm thọ Bồ Tát Giới. 

- Như người nào trước kia thọ Ngũ Giới, về sau phát tâm Bồ Ðề thọ Bồ Tát 

Giới, thì gọi là Bồ Tát Ưu Bà Tắc hoặc Bồ Tát Ưu Bà Di. 

-  Như  người  trước  kia  thọ  Thập  Giới,  về  sau  phát  tâm  Bồ  Ðề  thọ  Bồ  Tát 

Giới, thì gọi là Bồ Tát Sa Di hoặc Bồ Tát Sa Di Ni. 

- Như người trước kia thọ Cụ Túc Giới,  về sau phát tâm  Bồ Ðề thọ  Bồ Tát 

Giới, thì gọi là Bồ Tát Tỳ Kheo hoặc Bồ Tát Tỳ Kheo Ni. 

Căn cứ vào việc mọi hành giả theo Phật pháp, khi đã phát tâm Bồ Ðề, đều có 

thể thọ Bồ Tát Giới, nên gọi là Thông Giới. 



---o0o--- 

 

2. Nhiếp Luật Nghi Giới  dữ Tam Tụ Tịnh Giới (Nhiếp Luật Nghi Giới 

và Tam Tụ Tịnh Giới) 



*  Thanh  Văn  Giới  mà  thất  chúng  Phật  tử  riêng  thọ,  thông  thường  gọi  là 

Nhiếp Luật Nghi Giới. 

- Công dụng duy nhất của giới này cốt ở sự “phòng phi chỉ ác” (phòng ngừa 

tất cả những việc sai quấy mà ngăn dứt tất cả tội ác), cho nên đều dạy chúng 

ta những sự việc nào không nên làm. Hành giả nếu đúng như pháp tuân giữ, 

sẽ riêng được giải thoát. Cho nên Nhiếp Luật Nghi Giới còn được gọi là Biệt 

Giải Thoát Giới. 

* Ngoài Nhiếp Luật Nghi Giới, hành giả Thanh Văn còn có Ðịnh Cộng Giới 

và Ðạo Cộng Giới (còn gọi là Tịnh Lự Luật Nghi và Vô Lậu Luật Nghi). 

-  Biệt  Giải  Thoát  Giới  chứng  đắc  từ  nơi  sự bẩm  thọ,  trong  khi  Ðịnh  Cộng 

Giới và Ðạo Cộng Giới không phải do nơi bẩm thọ mà chứng đắc. Ðây là sự 

khác biệt của ba loại giới nói trên. 

- Biệt Giải Thoát Giới thuộc về thi-la của cõi Dục Giới. 

- Ðịnh Cộng Giới thuộc về thi-la của cõi Sắc và Vô Sắc Giới. 



Dù  có  sự  sai  biệt  như  vậy,  nhưng  đồng  thuộc  về  nghiệp  hữu  lậu  trong  tam 

giới. Ðạo Cộng Giới thuộc về thi-la vô lậu, không thuộc về nghiệp trong tam 

giới. Ðịnh Cộng Giới và Ðạo Cộng Giới dù có những đặc điểm riêng, nhưng 

cùng  đồng tôn chỉ khuyên  răn  xa  lìa tội ác. Cả hai  giới  này đều  gọi  là “tùy 

tâm chuyển giới” (giới tùy theo tâm mà chuyển biến). 

Khi  tâm  của  hành  giả  ở  trong  trạng  thái  Ðịnh,  tương  ứng  với  cảnh  Ðịnh, 

hoặc lúc tâm tương ứng với Vô Lậu Thánh Ðạo; khi ấy, hai nghiệp thân, ngữ 

của hành giả tùy thuận theo sự tương ứng đó mà phát sanh tác dụng “phòng 

phi chỉ ác” một cách tự nhiên. 



Tác dụng này là do khi hành giả ở trong Ðịnh và Vô Lậu Ðạo mà phát sanh. 

Dù có công  hiệu  như vậy,  nhưng phỏng sử  một khi  xuất định,  hoặc  giả khi 

tâm duyên theo cảnh khác thì tác dụng “phòng phi chỉ ác” cũng tùy theo đó 

mà mất đi lập tức. 



Cho  nên  Ðịnh  Cộng  Giới,  Ðạo  Cộng  Giới  và  cả  Biệt  Giải  Thoát  Giới  (luật 

nghi  do  bẩm  thọ  mà  chứng  đắc)  bị  chuyển  biến  suốt  đời.  Ðây  lại  có  thêm 

một điểm tương đồng giữa ba giới. 

Ngoài Nhiếp Luật Nghi Giới, Ðại Thừa Bồ Tát Giới lại còn có Nhiếp Thiện 

Pháp Giới và Nhiêu Ích Hữu Tình Giới. 

-  Nhiếp  Thiện  Pháp  Giới:  hành  giả  thọ  giới  Bồ  Tát  không  phải  chỉ  không 

được làm tất cả những điều ác là đủ; vì như vậy mới chỉ thể hiện ở mặt tiêu 

cực. Hành giả còn phải cố gắng tu tập các thiện pháp. Ðây mới chính là thể 

hiện mặt tích cực. 



Ấn  Thuận Ðại  Sư có dạy: “Người  học  Bồ  Tát đạo để  mong cầu thành Phật 

quả,  không  phải  có  một  việc  là  xa  lìa  và  không  làm  các  pháp  nhiễm  ô,  rồi 

cho là xong chuyện. Nói thí dụ như một khu vườn chẳng những cần phải dọn 

dẹp, nhổ và phát cỏ cho sạch sẽ; lại còn cần trồng những thực vật hữu dụng. 

Cho nên Bồ Tát cần phải học rộng tất cả những Phật pháp, viên thành tất cả 

công đức, thì mới có thể thực hiện được sự tích cực phi thường”. 

Dù  hành  giả  Thanh  Văn  bẩm  thọ  Luật  Nghi  Giới,  không  phải  là  hoàn  toàn 

không cần tu tập tất cả thiện pháp, nhưng vẫn không giống với sự rộng học 

tất cả Phật pháp của hành giả Bồ Tát. 

- Nhiêu Ích Hữu Tình Giới: biểu thị sự việc hành giả Bồ Tát lấy việc hóa độ 

chúng sanh làm chủ đích. Vì Bồ Tát phát tâm hóa độ chúng sanh, nếu không 

thực hành việc độ sanh thì đâu thể gọi là Bồ Tát? 



Bồ Tát đã lấy việc nhiếp hóa chúng sanh làm căn bản, lẽ đương nhiên chính 

bản thân mình phải làm mô phạm cho chúng sanh. Nếu như bản thân Bồ Tát 

không tu giới hạnh, thử hỏi thì làm sao được sự tín nhiệm của chúng sanh? 

Cho nên nếu lấy sự hóa độ chúng sanh làm hạnh nguyện thì cần nghiêm giữ 

giới pháp không được vi phạm. 



Có người cho giới Thanh Văn là quá nghiêm cẩn, mỗi chút mỗi vi phạm. Vì 

thế rất khó giữ gìn cho trọn vẹn, nhưng giới Bồ Tát trái lại rất khoan dung; 

vả lại, đại sĩ không câu chấp tiểu tiết. Bấy giờ mọi người đua nhau nguyện tu 

học  Ðại  Thừa  Bồ  Tát,  đều  tự cho  mình  là  hành  giả  đã  an  trụ  trong  Bồ  Tát 

hạnh. Khi làm những điều bất hợp pháp, bị người khác chỉ trích là luật nghi 

không  hoàn chỉnh,  lại  lấy cớ  ta đây  là  Bồ  Tát để đáp  lại kẻ chỉ trích  mình, 

không biết đó chính là điều tuyệt đối sai lầm. 



Chân chánh và thẳng thắn mà nói, Bồ Tát nếu muốn làm sư phạm cho nhơn 

thiên,  điều  kiện  trước  nhất  cần  thọ  trì  là  Nhiếp  Luật  Nghi  Giới.  Vì  Nhiếp 

Luật Nghi Giới chẳng những là cội gốc của Nhiếp Thiện Pháp Giới  mà còn 

là cơ thạch cho Nhiêu Ích Hữu Tình Giới (cơ là nền tảng, thạch là đá; nghĩa 

là  nền  tảng  xây bằng đá,  mượn để thí dụ cho  Nhiếp  Luật Nghi Giới  là  một 

nền tảng rất cứng chắc cho Nhiêu Ích Hữu Tình và Nhiếp Thiện Pháp Giới). 

Bồ  Tát  nếu  không  khéo  hộ  Nhiếp  Luật  Nghi  Giới,  thì  chẳng  những  với 

Nhiếp  Thiện  Pháp  Giới  không  thể  sanh  khởi,  mà  luôn  cả  Nhiêu  Ích  Hữu 

Tình Giới cũng hoàn toàn không thực hiện được. Vì thế, hành giả Bồ Tát đối 

với Tam Tụ Tịnh Giới, cần phải xem trọng ngang nhau. Có như thế, mới thể 

hiện rõ điểm đặc sắc của Ðại Thừa Bồ Tát Giới. 



---o0o--- 

 

3. Tùng sư thọ giới dữ bất tùng sư thọ giới (thọ  giới nơi thầy và  không 

thọ giới nơi thầy) 

Thọ giới mà đắc giới có một pháp thức nhất định, nhưng giới Thanh Văn và 

Bồ Tát đều có chỗ bất đồng. Thất chúng Phật tử Thanh Văn thừa  muốn thọ 

giới, đại thể mà nói, đều phải có thầy truyền trao giới pháp. 

Như  chúng  tại  gia  thọ  trì  Ngũ  Giới,  phải  thọ  từ  nơi  một  đại  đức  xuất  gia. 

Ðiều  này  trong  nhiều  kinh  điển  và  luận  Câu  Xá  đều  nói  như  vậy.  Trường 

hợp  nhất  định  không  tìm  không  có  sư  tôn  truyền  thọ  giới  pháp,  có  thể  đặc 

biệt cho phép tự phát nguyện bẩm thọ. Việc này trong Luật Tứ Phần và Ðại 

Trí Ðộ Luận quy định như vậy. Ðây chẳng qua là phương tiện ngoại ngạch, 

bất đắc dĩ. 



Như thế,  nếu  gặp  trường  hợp  có  sư  tôn  truyền  trao  giới  pháp,  thì  tuyệt  đối 

không được áp dụng ngoại lệ tự phát nguyện bẩm thọ. Ðến như chúng tại gia 

thọ Bát Quan Trai Giới, cũng phải ở trước ngũ chúng xuất gia mà bẩm thọ, 

lại  còn  phải  tìm  một  vị  giới  sư suốt  đời  không  ăn  phi  thời  làm  thầy  truyền 

giới. 



Trường  hợp  không  thể  tìm  được  vị  sư  tôn  như  thế,  Phật  tử  có  thể  ở  trước 

hình tượng Phật, Bồ Tát tự phát thệ thọ giới. 

Ðối  với chúng  xuất  gia thọ  giới  Sa Di  và  Sa Di Ni, phải có  hai thứ giới sư 

truyền  giới.  Trường  hợp  đặc  biệt  thọ  giới  Cụ  Túc,  phải  có  đủ  tam  sư  thất 

chứng. Ðây là nghi thức tối quan trọng. 



Vấn  đề  từ  Thập  Sư  thọ  giới  Cụ  Túc  dành  cho  những  nơi  Phật  pháp  thịnh 

hành, Tăng chúng đông đảo. Trái lại, đối với những vùng biên địa hẻo lánh, 

Tăng  chúng  không  đông,  không  có  phương  tiện  quy  tụ  đầy  đủ  Thập  Sư 

truyền giới, có thể giảm bớt phân nửa, chỉ cần 5 vị: bốn vị làm chúng Tăng, 

một  vị  làm  Yết  Ma  sư  tác  pháp  để  truyền  trao  giới  phẩm.  Ðây  là  chánh 

thuyết  của  Tỳ  Bà  Sa  Luận,  Chánh  Lý  Luật  v.v...  Ðức  Ðạo  Tuyên  Luật  Sư 

cũng căn cứ theo thuyết này. 

Tóm lại:   

Giới Thanh Văn quyết định phải thọ giới pháp từ nơi thầy với các nghi thức 

quy định bắt buộc. 

Về giới Bồ Tát, phần nghi thức được quy định như thế nào? 

Ðiều này trong kinh Bồ Tát Bổn Nghiệp Anh Lạc dạy rõ có 3 phẩm thọ giới: 

thượng, trung, và hạ phẩm. 

- Thượng  phẩm:  Từ  nơi  Ðức  Phật  mà  thọ  giới.  Ðiều  kiện  này  rất  khó  thực 

hiện. Trong kinh Phật dạy: “Một là giới tử lúc thọ giới, ở trước chư Phật, Bồ 

Tát mà bẩm thọ. Ðây thực sự là Thượng Phẩm Giới”. 

- Trung  phẩm:  Từ  nơi  những  đệ  tử  của  Phật  mà  bẩm  thọ.  Trong  kinh  Phật 

dạy: “Hai là sau khi Phật, Bồ Tát nhập diệt. Trong vòng một ngàn dặm, nếu 

có  vị  Bồ  Tát  nào  đã  thọ  giới  trước  thì  phải  thỉnh  làm  Pháp  Sư,  dạy  bảo, 

truyền  trao  giới  pháp  cho  mình.  Trước  tiên,  phải  thành  kính  đảnh  lễ  dưới 

chân Pháp Sư, thứ đến tác bạch như vầy: ‘Kính thỉnh tôn giả làm thầy truyền 

trao giới pháp cho con’. Giới tử đắc giới ấy gọi là Trung Phẩm giới”. 

- Hạ phẩm: Sự thọ  giới trong trường  hợp  không  gặp Phật  xuất thế, hoặc đã 

nhập  diệt, trong  vòng  ngàn dặm cũng không có đệ tử của Phật để  làm thầy 

truyền giới, Phật tử có thể ở trước hình tượng Phật bẩm thọ. Trong kinh Phật 

dạy: “Ba là sau khi Phật, Bồ Tát nhập diệt, trong vòng nghìn dặm, không có 

Pháp Sư làm thầy truyền trao giới pháp thì nên ở trước hình tượng Phật, Bồ 

Tát, hồ quỳ chắp tay tự thệ nguyện thọ giới. Nên tác bạch như vầy: Ðệ tử... 

kính bạch thập phương chư Phật và đại địa Bồ Tát, con nguyện thệ học tất cả 

giới của tất cả Bồ Tát. Ðây là hạ phẩm giới”. 



Ấn Thuận Luật Sư thuyết minh: “Trường hợp thậm chí không có hình tượng 

Phật để tự thọ giới thì y cứ theo trong kinh Phổ Hiền Quán dạy: Giới tử có 

thể quán tưởng đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật làm hòa thượng, Ðại Trí 

Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát làm Yết Ma A Xà Lê, Di Lặc Bồ Tát làm Giáo Thọ 

A Xà Lê, vẫn có thể thọ giới được”. 

Theo kinh Phạm Võng này chỉ có hai cách thọ giới:   

- Tự thệ  thọ  giới: Ðây  là  trường  hợp  trong  vòng  mấy  ngàn  dặm,  không  có 

Pháp Sư truyền trao  giới pháp. Giới điều thứ 23 trong  48  giới khinh, tuyên 

thuyết minh bạch như vầy: “Dục dĩ hảo tâm thọ Bồ Tát Giới thời, ư Phật, Bồ 

Tát  hình  tượng  tiền,  tự  thệ  thọ  giới,  đương  dĩ  thất  nhật,  Phật  tiền  sám  hối, 

đắc kiến hảo tướng tiện đắc giới. Nhược bất đắc hảo tướng, ưng nhị thất, tam 

thất, nãi chí nhất niên, yếu đắc hảo tướng. Ðắc hảo tướng dĩ, tiện đắc Phật, 

Bồ  Tát  hình  tượng  tiền  thọ  giới.  Nhược  bất  đắc  hảo  tướng,  tuy  Phật  tượng 

tiền thọ giới, bất danh đắc giới”. 



(Nếu Phật tử sau khi Phật nhập diệt, lúc có tâm tốt muốn thọ giới Bồ Tát, thì 

đối trước tượng Phật cùng tượng Bồ Tát mà tự nguyện thọ giới. Nên ở trước 

tượng  Phật  và  tượng  Bồ  Tát,  sám  hối  trong  bảy  ngày.  Nếu  thấy  được  hảo 

tướng  là  đắc  giới.  Nếu  chưa  thấy  được  hảo  tướng  thì  sám  hối  14  ngày,  21 

ngày  hay  đến  cả  năm,  cầu  cho  được  thấy  hảo  tướng.  Khi  được  thấy  hảo 

tướng  rồi,  thời  được  đối  trước  tượng  Phật,  Bồ  Tát  mà  thọ  giới.  Như  chưa 

thấy hảo tướng, thời dầu có đối trước tượng Phật thọ giới, vẫn không gọi là 

đắc giới). 



- Từ thầy  thọ  giới: Ðây  là  trường  hợp có thể thỉnh được  vị  Pháp Sư truyền 

trao giới pháp. Cũng theo giới điều hai  mươi ba dạy tiếp rằng: “Nhược tiên 

thọ Bồ Tát giới Pháp Sư tiền thọ giới thời, bất tu yếu kiến hảo tướng. Hà dĩ 

cố? Thị Pháp Sư chư sư tương thọ cố, bất tu hảo tướng. Thị dĩ Pháp Sư tiền 

thọ giới thời tức đắc giới, dĩ sanh chí trọng tâm cố tiện đắc giới”. 

(Nếu  khi  đối  trước  vị  Pháp  Sư  đã  thọ  giới  Bồ  Tát  thì  không  cần  thấy  hảo 

tướng. Vì sao vậy? Vì vị Pháp Sư là chư sư truyền giới cho nhau, nên không 

cần  hảo tướng.  Hễ đối trước  vị Pháp Sư ấy  mà thọ  giới  liền đắc giới, do  vì 

hết lòng kính trọng nên đắc giới). 

Với hai trường hợp thọ giới đã nói rõ ở trên, Ấn Thuận Luật Sư trịnh trọng 

dạy như vầy: “Nếu không có Phật xuất thế, cũng không có đệ tử Phật, thì có 

thể ở trước tượng Phật hoặc quán tưởng Phật  mà thọ giới, nhưng nếu có đệ 

tử Phật thì vẫn cần phải từ nơi đệ tử của Phật mà bẩm thọ giới mới là thích 

hợp”. 



 

---o0o--- 

 

4. Thanh Văn Giới thị tân đắc dữ Bồ Tát giới thị huân phát (Giới Thanh 

Văn thuộc về tân đắc và giới Bồ Tát thuộc về huân phát) 



Giới  pháp  Thanh  Văn  xuất  gia  hay  tại  gia  đều  phải  trải  qua  nghi  thức  thọ 

giới mới đắc giới thể. Giới thể này trước vốn không có mà khi thọ giới mới 

được, nên gọi là “tân đắc”. Cũng chính vì tính chất mới được này nên có thể 

có hai tình trạng xảy ra nơi Phật tử thọ giới là “đắc giới”, rồi lại có thể “thất 

giới”. Hai tình trạng có thể dẫn đến sự thất giới là:   

- Phạm  căn  bản  trọng  giới  (vi  phạm  những  giới  cấm  quan  trọng):  Bất  luận 

hình tướng bên ngoài thể hiện giống hệt một Phật tử chân chính đến mức độ 

nào (Phật tử ở đây bao gồm hai chúng), nếu giới thể đã bị mất thì người Phật 

tử đó đã mất hẳn đặc chất của người Phật tử. 

- Nhất  kỳ  sanh  mạng  kết  thúc  (thời  gian  mạng  sống  đã  đến  lúc  chấm  dứt): 

Nguyên vì giới thể Thanh Văn thuộc về “tận hình thọ”, nghĩa là khi thời gian 

thọ  mạng  của  người  thọ  giới  tồn  tại,  giới  thể  tất  nhiên  theo  sanh  mạng  mà 

chuyển sanh. Một khi sanh  mạng băng  hoại, giới thể tự nhiên cũng theo đó 

mà tiêu mất. Như vậy, có đắc giới tất nhiên sẽ có thất giới. 

Với quan điểm này, Ấn Thuận Ðại Sư thuyết minh: “Các học giả Thanh Văn 

có người cho giới thể là Vô Biểu Sắc, hoặc có người cho là Bất Tương Ưng 

Hành Pháp”. 



Gần  đây,  quý  sư  trong  giới  xuất  gia  thuộc  hệ  phái  Ðại  Thừa,  cho  là  công 

năng tự tâm sở trong tâm  tương tục, cũng thuộc  về “tân  huân”. Quan  niệm 

như thế có phần không đúng. Vì Ðại Thừa Bồ Tát Giới là pháp sẵn đủ của tự 

tâm, là pháp sẵn có, không phải sau khi thọ giới mới có được giới pháp đó. 

Trong kinh Bồ Tát Bổn Nghiệp Anh Lạc có thuyết minh: “Giới phẩm của tất 

cả hàng Bồ Tát, bất luận phàm hay thánh, đều lấy tự tâm làm thể, vì tâm vô 

tận nên giới thể cũng vô tận”. 



Phần  văn  trường  hàng  mở  đầu  kinh  này  cũng  nêu  rõ:  “Quang  minh  kim 

cương  bửu  giới  thị  nhứt  thiết  Phật  bổn  nguyên,  nhứt  thiết  Bồ  Tát  bổn 

nguyên, phật tánh chủng tử. Nhứt thiết chúng sanh giai hữu Phật tánh. Nhứt 

thiết ý thức sắc tâm thị tình, thị tâm, giai nhập Phật tánh giới trung”. 

Nghĩa  là:  “Giới  pháp  kim  cương  quang  minh  quý  báu  này  chính  là  bổn 

nguyên của tất cả chư Phật, bổn nguyên của tất cả Bồ Tát, cũng là chủng tử 

của Phật tánh. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. Tất cả ý thức sắc tâm, là 

tình, là tâm, đều vào trong phạm vi Phật tánh”. 



Bồ  Tát Giới  là pháp sẵn đủ  trong tâm  của tất cả chúng sanh. Chẳng  những 

không cần đợi duyên chế lập, mà còn có sẵn công năng “phòng phi chỉ ác”, 

công năng “từ bi lợi vật”, công năng “vô biên công đức thanh tịnh định huệ” 

v.v... Nhưng sở dĩ phải thọ giới trở lại trong  hiện tại, chẳng qua  là  làm cho 

giới  đức  sẵn  đủ  ấy  huân  phát  và  tăng  trưởng  mạnh  mẽ.  Giới  Phật  tánh 

thường trụ lấy tâm làm giới thể, nên sau khi phát tâm thọ giới, chẳng những 

trong  đời  hiện  tại  không  bị  mất  giới,  mà  khi  sanh  mạng  kết  thúc,  giới  thể 

cũng vẫn tồn tại. 



Bồ Tát Giới là giới tột cùng đời vị lai, nếu Phật tử thọ trì không thất giới thì 

mãi mãi cho đến khi chứng quả Vô Thượng Bồ Ðề, giới thể đều tương tục, 

không gián đoạn. Dẫu sau khi sanh mạng kết thúc, tái sanh trở lại không ghi 

nhớ  được  việc  mình  đã  thọ  giới  ở  đời  quá  khứ.  Nếu  hiện  tại  phát  tâm  thọ 

giới trở lại, trường hợp này gọi là duyên tăng thượng, tuyệt đối không được 

gọi là “tân đắc”. Ðến như trong đời hiện tại, giả sử phạm trọng giới, dù cũng 

có thể gọi là thất giới, nhưng nếu đúng theo pháp sám hối, thì có thể thọ giới 

trở lại. 



Cho nên kinh nói: “Giới Bồ Tát có pháp thọ mà không có pháp xả; có phạm 

nhưng không  mất  giới, vì  là  giới thể cùng  tột đến đời  vị  lai  vậy”. Ðiều  này 

Ấn  Thuận  Luật  Sư  nhấn  mạnh  như sau:  “Bồ  Tát từ khi  mới  phát  tâm  nhẫn 

lại, giới đức trong tự tâm mỗi ngày dần tăng trưởng. Hiện tại trở lại thọ giới, 

cũng  chẳng  qua  là  nương  theo  ngoại  duyên  để  huân  phát,  làm  cho  sự  huân 

trưởng ấy được thành thục mà thôi”. 



Cho  nên  giới  Bồ  Tát đúng  như trong  kinh  này  thuyết  minh:  “Thị  chư  Phật 

chi bổn nguyên, hành Bồ Tát đạo chi căn bổn, thị đại chúng chư Phật tử chi 

căn  bổn”  (Nghĩa  là:  “Tâm  địa  đại  giới  này  là  bổn  nguyên  của  chư  Phật,  là 

căn bản của người hành đạo Bồ Tát, là căn bản của đại chúng Phật tử”). 

Bất  luận  là  chúng  sanh  ở  trong  hình  thái  nào,  chỉ  cần  hiểu  rõ  lời  Pháp  Sư 

thuyết giới, đều được phép thọ giới. 



---o0o--- 

 

5. Thanh Văn Giới bất khả văn độc dữ Bồ Tát Giới khả dĩ văn độc (Giới 

Thanh Văn không được đọc và nghe, trong khi giới Bồ Tát có thể nghe 

hoặc đọc) 

Giới Tỳ Kheo Thanh Văn y cứ theo luật Phật chế định, có quan hệ điều văn 

của Ngũ Thiên, Thất Tụ, nên hàng Phật tử tại gia chưa thọ giới Cụ Túc, tuyệt 

đối không được phép xem giới, đọc giới và nghe giới. 

Việc  này  trong  Luật  Văn  có  dạy  rõ  ràng:  “Một  lúc  nọ,  chúng  Tăng  làm  lễ 

Bố-tát,  có  người  lén  nghe  tụng  giới,  bị  Hộ  Pháp  Thiện  Thần  đánh  đuổi”. 

Nhưng đối với giới Ðại Thừa Bồ Tát khi chưa thọ giới, tuy không được tham 

dự bố-tát, tụng giới, nhưng nghe giảng ý nghĩa của giới pháp hay xem, đọc, 

hoặc  nghiên  cứu  ý  nghĩa  của  giới  bổn  thì  có  thể  được,  không  bị  cấm  chỉ 

tuyệt đối. 



Vì thế, sau khi tôi tuyên bố giảng kinh Phạm Võng, có những Phật tử hỏi: - 

Con  chưa  thọ  Bồ  Tát  Giới,  Pháp  Sư  có  thể  cho  con  tham  dự  được  không? 

Tôi trả lời: - Ðương nhiên là được. 

Nhưng  nếu  khi  giảng  giới  tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni,  dù  quý  vị  nào  có  tâm  thành 

khẩn  muốn  nghe,  tôi  cũng  không  chấp  thuận.  Còn  giảng  kinh  Ðại  Thừa 

Phạm Võng Bồ Tát Giới, tôi rất mong muốn quý vị đến nghe thật đông, càng 

đông  càng  tốt.  Chẳng  những  không  vi  phạm  giới  luật  mà  còn  có  nhiều  lợi 

ích.  Vì  do  sự  nghe  giảng  ấy,  quý  vị  sẽ  được  kích  phát  tâm  Bồ  Ðề  và  huân 

phát Phật Tánh vốn đã có sẵn trong mỗi quý vị. 



---o0o--- 

 

6.  Thanh  Văn  đích  giới  điều  dữ  Bồ  Tát  đích  giới  điều  (Giới  điều  của 

Thanh Văn và giới điều của Bồ Tát) 

Giới điều của thất chúng Phật tử Thanh Văn thừa đều khác biệt, không giống 

nhau như:   

- Ngũ Giới của hàng Phật tử nam, nữ tại gia. 

- Thập Giới của Phật tử xuất gia: sa-di, sa-di-ni. 

- Và  những  giới điều tối cực  nghiêm cẩn,  chu  mật của  hàng tỳ-kheo  và tỳ-

kheo-ni. 



Thông thường giới tỳ-kheo gồm 250 giới, nhưng trong Luật Tăng Kỳ thì chỉ 

có 218 giới, luật của Nhứt Thiết Hữu Bộ xưa truyền lại cho là 260 giới. Về 

số  mục,  điều  văn  của  hai  bộ  Luật  nói  trên  có  nhiều  điểm  bất  đồng,  nhưng 

phần đại thể vẫn giống nhau. 



Có đoạn thuyết minh rõ như vầy: Giới tỳ-kheo phần đại lược thì có hai trăm 

năm mươi giới, phần trung bình thì ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh. Giới 

tỳ-kheo-ni  phần  đại  lược  gồm  ba  trăm  bốn  mươi  tám  giới,  phần  trung  bình 

gồm tám vạn oai nghi, mười hai vạn tế hạnh. 

Nếu nói rộng ra thì giới của tỳ-kheo và tỳ-kheo-ni đều là vô lượng vô biên vì 

tỳ-kheo,  tỳ-kheo-ni  lúc  thọ  giới  đều  được  pháp  giới  vô  lượng  vô  biên,  số 

lượng đồng với cảnh hư không khắp pháp giới, không một pháp nào không 

trọn vẹn, đầy đủ, nên mệnh danh là giới Cụ Túc. 

Còn như giới Bồ Tát thì:   

- Kinh Phạm Võng quy định là mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh. 

- Kinh Ưu Bà Tắc Giới nói là sáu giới trọng, hai mươi tám giới khinh. 

- Kinh Du Già Bồ Tát Giới nói là bốn giới trọng, năm mươi mốt giới khinh. 

Lại  có  nhiều  kinh  khác  như  kinh  Bồ  Tát  Thiện  Giới,  kinh  Bồ  Tát  Ðịa  Trì 

v.v... giảng nói các giới nhiều ít rất khác nhau, nhưng về phần căn bản trọng 

giới vẫn giống nhau. 



Vì  sự  kiện  ấy,  Ấn  Thuận  Luật  Sư  nhấn  mạnh:  “Thông  thường  thọ  giới  là 

bẩm  thọ  mỗi  một  giới  điều  như trong  kinh  văn  đã  dạy.  Nhưng  kỳ  thật,  thọ 

giới  là phát khởi công  năng “phòng phi chỉ ác” trong  nội tâm, quyết không 

chỉ thu  hẹp trong  giới  hạn của điều  văn.  Vì thế,  hàng  Phật  tử bất  luận  xuất 

gia  hay  tại  gia,  xin  đừng  ngộ  nhận  những  gì  trong  Giới  Luật  không  đề  cập 

đến thì quý Phật tử đều hành động được”. 



Tại sao vậy? Ðơn cử giới uống rượu, tất cả hàng Phật tử từ cư sĩ đến tỳ-kheo 

đều phải thọ trì nghiêm cẩn. Nhưng trong Luật không quy định việc cấm hút 

thuốc,  cũng  không  cấm  chỉ  các  loại  độc  phẩm  như  nha  phiến,  hải  lạc  nhơn 

(một loại thuộc ma túy) v.v... Do đó, có người cho rằng Ðức Phật không có 

chế giới cấm hút thuốc thì cứ việc hút không tổn hại gì. Thật là sai lầm! Họ 

không biết rằng, khi Ðức Phật còn tại thế, không có những ác tập (tập quán 

xấu) về  độc phẩm  như  hút thuốc,  nghiện  nha phiến  v.v... cho  nên đức Phật 

không chế giới này. 



Căn cứ vào việc Ðức Phật cấm uống rượu vì rất có hại cho thân tâm mà nói 

thì  những  thức  độc  phẩm  kia  đương  nhiên  cũng  phải  cấm  chỉ,  không  được 

hút.  Việc  chế  định  bằng  văn  tự  rõ  ràng  của  Giới  Luật  chẳng  qua  chỉ  thích 

ứng theo thời cơ mà chọn lấy những thứ trọng yếu để nêu lên làm quy lệ mà 

thôi. 



Ðến như Bồ Tát giới trong các kinh giải nói nhiều ít không đồng, cũng là do 

nơi ý nghĩa ấy. Do vậy, chúng ta đối với Giới Luật của Ðức Như Lai đã chế 

định, cần phải vận dụng một cách linh động, hoạt bát, không nên chấp nhặt 

một  khía  cạnh,  rồi  cho  rằng:  “Những  gì  Ðức  Phật  không  cấm  ngăn  thì  bây 

giờ  cũng  không  cần  ngăn  cấm,  những  gì  Ðức  Phật  đã  chế  chỉ  cũng  không 

cần  canh  cải”.  Cần  phải  có  sự  thích  nghi  với  thời  gian,  địa  phương.  Nên 

nhận chân những gì không nên làm thì không nên cố ý làm, để tránh những 

ảnh hưởng xấu trong mọi cảm quan xã hội đối với Phật giáo. 



Quan  niệm  của  các  hạng  nhân  sĩ  trong  xã  hội  đặc  biệt  chú  trọng  là:  “Phật 

giáo đồ phải có đức hạnh”; cho nên hàng Phật tử, nhất là chúng xuất gia, cần 

phải tuân thủ giới hạnh thật nghiêm cẩn. 



 

---o0o--- 

 

7.  Thanh  Văn  đãi  duyên  chế  dữ  Bồ  Tát  Giới  bất  đãi  duyên  chế  (Giới 

Thanh Văn đợi đúng thời duyên Ðức Phật mới chế lập, còn giới Bồ Tát 

không cần đợi thời duyên): 

Về phương diện ngôn từ giáo hóa chúng sanh, chẳng những duy có Ðức Phật 

là người có thể tuyên thuyết, mà còn có năm hạng người có thể tuyên thuyết. 

Về vấn đề chế giới  (chế định Giới  Luật khinh, trọng), duy chỉ có Ðức Phật 

chế lập, ngoài ra không ai có thể chế lập được. Cho nên giới Thanh Văn và 

giới Bồ Tát đều do Ðức Phật đích thân chế định. 



Tuy rằng tất cả đều từ Ðức Phật chế định, nhưng pháp thức chế lập có điểm 

bất đồng. Như trường  hợp  giới  Thanh Văn cần đợi đủ  nhân duyên  mới chế 

lập,  nghĩa  là:  nhân  vì có  những sự phạm  giới của tín đồ, Phật  mới tùy theo 

hình  thức  và  mức  độ  tội  trạng  mà  chế  giới,  để  răn  dạy  đệ  tử  về  sau  không 

được tái phạm. Nếu vi phạm ở mức độ không thể dung thứ, cần phải trị phạt 

nghiêm khắc. 



Trái  lại,  Bồ  Tát Giới  không  như vậy!  Nghĩa  là,  không  cần  phải  đợi  có  thật 

phạm giới mới chế định Giới Luật mà Ðức Như Lai nhứt thời đốn chế (nghĩa 

là: Khi Ðức Như Lai thành Ðạo, liền chế định giới Bồ Tát ngay lúc đó). 

Văn  trường  hàng  nối  tiếp  sau  phần  văn  kệ  tụng  mở  đầu  kinh  này  thuyết 

minh:  “Nhĩ  thời,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  sơ  tọa  Bồ  Ðề  thọ  hạ,  thành  Vô 

Thượng  Chánh  Giác,  dĩ  sơ  kiết  Bồ  Tát  Ba-la-đề  mộc-xoa”  (Lúc  bấy  giờ, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  mới  thành  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Giác,  Ngài  ngồi 

dưới gốc Bồ Ðề, bắt đầu kiết giới Bồ Tát ba-la-đề mộc-xoa). 

Kinh văn nói rõ Ðức Phật vừa thành Vô Thượng Chánh Giác thì bắt đầu kiết 

giới  Bồ  Tát.  Ðó  chẳng  phải  là  một  chứng  minh  rất  rõ  về  việc  đốn  chế  hay 

sao? 



Tại sao giới Bồ Tát nhứt thời đốn chế, mà không đợi nhân duyên phạm giới? 

Theo lý mà giải, việc ấy có quan hệ với cơ nghi chúng sanh. Vì Bồ Tát là đại 

căn cơ, không cần những vấn đề nhỏ nhặt thế nọ, thế kia; cho nên Ðức Phật 

dụng  pháp  đốn  chế.  Còn  Thanh  Văn  là  tiểu  căn  cơ,  nếu  không  đợi  nhân 

duyên riêng biệt mà chế lập, thì họ sẽ khó tiếp thọ, nên Ðức Phật phải dụng 

pháp biệt chế. 



Về phương diện sự tướng mà nói, chư Cổ Ðức nêu ra ba lý do:   

-  Bồ  Tát  đủ  tín  tâm  sâu  nhiệm:  Vừa  nghe  đức  Như  Lai  chế  Ðại  Thừa  giới 

liền tiếp thọ, không trái nghịch và cũng không cảm thấy có bất cứ sự kinh lạ 

nào. Trái lại, tín tâm của Thanh Văn còn nông cạn. Nếu Ðức Như Lai đồng 

một  lúc  vì  họ  đốn  chế,  họ  sẽ  không  thể  nào  thừa  nhận  được.  Lại  còn  cảm 

thấy  rất  khó  khăn  trong  việc  tu  học  Phật  pháp,  thậm  chí  thối  thất  dũng  khí 

hành đạo! 



- Bồ Tát phải đi khắp nơi hóa độ chúng sanh nên không thể từng giây phút 

theo hầu bên Phật. Khi gặp những sự tình không đúng giới pháp, không thể 

tức khắc bẩm bạch lên Ðức Phật để cầu Ðức Phật giải quyết, hay phán đoán 

điều ấy có hợp giới pháp hay không. Cho nên giới Bồ Tát phải nhất thời đốn 

chế. Trong khi  Thanh Văn  là chúng thường tùy của  Phật, luôn  hầu cận bên 

Phật. Mỗi khi có những sự kiện trái với đức hạnh, lập tức chư vị có thể bạch 

Phật  để  Ngài  quyết  đoán.  Cho  nên  giới  Thanh  Văn  cần  phải  đợi  có  trường 

hợp phạm giới mới chế lập. 



- Giới Bồ Tát đã chế lập trong kinh này thật sự phát khởi từ nơi Ðức Phật Lô 

Xá Na. Ðức Lô Xá Na vì Diệu Hải Vương Tử muốn thọ Bồ Tát Giới, và chư 

Ðại Sĩ đương thời hiện diện ở pháp tòa, nên đã tuyên thuyết, chế lập 10 giới 

trọng, 48 giới khinh này. 

Ðó  là  những  nguyên do  giới  Bồ Tát  nhất thời đốn chế;  giới  Thanh Văn  thì 

căn cứ vào từng trường hợp phạm giới của đệ tử mà Ðức Phật tùy chế, nói rõ 

hơn là đợi có nhân duyên mới chế giới. 

Tóm lại:   

- Giới Bồ Tát căn cứ vào Lý Thiện mà chế lập, gọi là giới “Phật tánh thường 

trụ”. 

- Giới Thanh Văn căn cứ  vào  Sự  Thiện  mà chế  lập,  gọi  là “hộ  thế cơ hiềm 

giới” (hỗ trợ tâm niệm, chấn chỉnh nhân cách người tu hành để tránh sự sanh 

tâm báng bổ của người thế gian). 

- Giới BồTát chủ đích là trở về Bản Tánh. 

- Giới Thanh Văn cốt yếu tránh xa sự chê bai, dị nghị của thế nhân. 

Ðây là sự bất đồng về y chỉ trong sự chế lập giới pháp của Ðại Thừa và Tiểu 

Thừa vậy. 

8. Thanh Văn dữ Bồ Tát thọ giới ưng hữu đích tư chất (giảng về tư chất thọ 

giới cần thiết của Thanh Văn và Bồ Tát)   

Thọ  Luật  Nghi  Giới  của  Thanh  Văn  thừa  chẳng  những  có  những  quy  luật 

nghiêm mật và không phải bất cứ người nào cũng đều được thọ giới. Nhất là 

việc thọ giới của hàng đệ tử xuất gia thì vấn đề tư chất của những vị ấy càng 

được chú trọng một cách nghiêm cẩn đặc biệt. 

- Chẳng hạn những người bản thân có những thứ bệnh bạch lại (hủi, cùi, lác 

trắng), ung thư, điên loạn v.v... 

-  Hoặc  là  sáu  căn  không  toàn  vẹn  (như  người  một  mắt,  sứt  môi...),  tàn  tật, 

xấu xí. 

- Hoặc là người hoàng môn nhị hình 2. 

- Hoặc  là  người  làm  nô bộc cho  người (trừ trường  hợp được chủ  nhân  ưng 

thuận thì không thuộc phạm vi hạn chế). 

- Hoặc là phi nhơn và súc sanh v.v... 

Những hạng người kể trên, chẳng những không đủ tư cách thọ giới Tỳ-kheo 

mà luôn cả tư cách để thọ giới Sa-di cũng không được. Trái lại, giới Bồ Tát 

không có những hạn chế nghiêm khắc như vậy. 

Trong kinh Anh Lạc giảng dạy: “Lục đạo chúng sanh thọ đắc giới, đản giải 

ngữ đắc  giới bất  thất”  (Tất cả chúng sanh  trong  lục đạo đều được thọ  giới, 

chỉ cần hiểu được lời nói của Pháp Sư thì đắc giới không mất). 

Trong phần văn tụng của kinh này cũng thuyết minh:   

Nhứt thiết hữu tâm dã, 

Giai ưng nhiếp Phật giới. 

Dịch:   

Tất cả những người có tâm thức, 

Ðều nên nhiếp thọ Giới Luật. 



Cũng  trong  kinh  này,  văn  trường  hàng  lại  nói  rõ  hơn:  “Nếu  người  thọ  giới 

Bồ Tát này, không luận là quốc vương, thái tử, các quan chức hay tỳ-kheo, 

tỳ-kheo-ni, không luận là chư thiên cõi Sắc, cõi Dục, không luận là hàng thứ 

dân, huỳnh môn, dâm nam, dâm nữ hay hàng nô tỳ, cũng không luận là tám 

bộ quỷ thần, thần Kim Cương hay loài súc sanh, nhẫn đến kẻ biến hóa, hễ ai 

nhận  hiểu  được  lời  truyền  giới  của  Pháp  Sư  thời  đều  được  thọ  giới  và  đều 

gọi là thanh tịnh thứ nhất”. 



Y chiếu theo Ðại Thừa Giới Kinh thuyết minh thì bất cứ loại chúng sanh nào 

trong lục đạo, bất luận tư chất thế nào, chỉ cần hiểu được lời nói của Pháp Sư 

thuyết giới, đều có tư cách để thọ giới của Phật, không giảm biệt những căn 

cơ nào. 



Trường  hợp  này  so  với  những  quy  định  thọ  giới  Tỳ  Kheo  bên  Thanh  Văn 

thừa, đích thực là khoan dung hơn nhiều. Thọ luật nghi giới bên Thanh Văn, 

chẳng  những  kẻ  hoàng  môn,  nhị  hình  ở  trong  cõi  Nam  Thiệm  Bộ  Châu 

không thể thành tựu luật nghi, mà chính những người chánh thường (sáu căn 

đầy  đủ),  thân  tướng  đoan  nghiêm  ở  Bắc  Câu  Lô  Châu  cũng  không  thể  thọ 

Biệt Giải Thoát Giới, vì đời sống của những người ở châu ấy quá sung mãn, 

nên không thể thọ Biệt Giải Thoát Giới (giới Thanh Văn). 

Tư  cách  thọ  giới  Bồ  Tát  dù  nói  là  rất  phóng  khoáng,  chỉ  cần  những  loại 

chúng  sanh  hiểu  được  lời  của  Pháp  Sư  truyền  giới  thì  đều  được  thọ  giới. 

Nhưng  cần  phải  có  chủng  tánh  Bồ  Tát,  phát  tâm  Bồ  Ðề,  có  tâm  hạnh  thù 

thắng, mới có thể cảm được tịnh giới Bồ Tát. 



---o0o--- 

 C. Phạm Võng Giới Kinh đích truyền lai ngã quốc 

(kinh Phạm Võng chính thức truyền đến nước của tác giả) 



Trong  phạm  vi  những khu  vực Ðại  Thừa  Phật  giáo  lưu  hành, tất cả Phật tử 

đều phải thọ Luật Nghi giới. Riêng hai chúng xuất gia tỳ kheo và tỳ kheo ni 

tuyệt đối phải thọ giới Bồ Tát. Những hành giả khác trong ngũ chúng, nếu ai 

phát Bồ Ðề tâm thọ giới Bồ Tát, đều có thể thọ Tâm Ðịa đại giới này. Hơn 

nữa,  từ  trước  đến  nay,  các  Phật  tử đều  y  theo  kinh  Phạm  Võng  này  để  thọ 

giới Bồ Tát. Cho đến gần đây, Thái Hư đại sư đề xướng giảng giải kinh Ưu 

Bà Tắc Giới, mới có sự phân biệt trong việc truyền trao giới Bồ Tát:   

- Hàng Phật tử tại gia thọ giới Bồ Tát thì y theo kinh Ưu Bà Tắc, thọ sáu giới 

trọng, hai mươi giới khinh. 

-  Chúng  Phật  tử  xuất  gia,  thọ  giới  Bồ  Tát  thì  y  theo  kinh  Phạm  Võng  thọ 

mười giới trọng, bốn mươi tám giới khinh. 



Phạm Võng Giới Kinh nhờ đó lưu hành rất rộng ở Trung Quốc, và được chư 

đại đức nhiều thời đại rất mực tôn trọng. Nhưng vì vấn đề văn tự truyền dịch 

cũng như lịch sử truyền dịch thiếu sự minh bạch, kỹ lưỡng nên về sau không 

ít  học  giả  nghi  kinh  Phạm  Võng  là  ngụy  tạo.  Do  đó  sự  hoằng  thông  kinh 

Phạm Võng bị ảnh hưởng rất lớn. Vì lý do ấy, bây giờ nên giải thích thế nào 

về vấn đề truyền nhập kinh Phạm Võng sang Trung Quốc? 

Trước khi  nói  về  vấn đề truyền dịch kinh  này, tôi thiết  nghĩ trước tiên,  nên 

thuyết minh về:   



* Sự truyền dịch Bồ Tát Luật tạng 

Theo  tương  truyền  của  chư  thượng  đức  cổ  đại:  Vào  triều  nhà  Lương,  ngài 

Chơn Ðế tam tạng Pháp Sư lúc sắp đến Trung Hoa hoằng truyền Phật pháp, 

ngài từng suy nghĩ phải mang Bồ Tát Luật Tạng theo. 

Nhưng  lúc  ngài  vừa  đem  bộ  Luật  Tạng  lên  thuyền  thì  thuyền  sắp  bị  đắm 

xuống biển. Mọi người trong thuyền lúc bấy giờ đều kinh sợ, cho rằng vì đồ 

vật quá nhiều, nên vội vã lấy bớt ra. Nhưng dù bớt ra bao nhiêu, thuyền vẫn 

cứ như sắp đắm. 



Ðến  cuối  cùng  khi  lấy  Bồ  Tát  Luật  tạng  đem  ra  thì  thuyền  nhẹ  tênh  lướt 

sóng, không còn hiện tượng sắp chìm đắm nữa. Chơn Ðế tam tạng mục kích 

sự  kiện  này,  lòng  ngài  buồn  vô  hạn,  không  thể  dằn  được,  Ngài  than  rằng: 

“Giới Luật Bồ Tát vô duyên với đất Hán như thế ư!” 

Nếu như truyền thuyết trên là sự thật, thì chẳng những Chơn Ðế tam tạng có 

cảm tưởng đáng buồn, mà chính chúng ta hiện tại cũng có cảm giác bi thống 

vô hạn. Do đó nên biết sự lưu truyền Bồ Tát Giới không phải là dễ! 



Lại có một truyền thuyết nữa như sau:   

Ngài  Ðàm  Vô  Sấm  tam  tạng  Pháp  Sư đến  Trung  Hoa.  Lúc  ngài  ở  tại  châu 

Tây Lương, hoằng truyền Phật pháp, có quý sa môn Pháp Tấn v.v... từng hết 

lòng thỉnh cầu Ðàm Vô Sấm tam tạng truyền trao giới pháp Bồ Tát và khao 

khát  được  ngài  phiên  dịch  Bồ  Tát Giới  Bổn  để  nương  theo  đó  mà  trì  tụng, 

phụng hành. Nhưng Ðàm Vô Sấm tam tạng chẳng những không tiếp nhận lời 

thỉnh  cầu  của  chư  sa  môn  Pháp  Tấn,  lại  còn  thốt  ra  những  lời  hàm  chứa 

nhiều ý khinh  miệt: “Thử quốc nhơn đẳng tánh đa giảo hoạt, hựu vô cương 

tiết, khởi  hữu kham  vi  Bồ  Tát lợi khí” (Nghĩa  là: Những  người trong  nước 

này  đa số  là  hạng  người tâm  tánh  giả dối, quỷ quyệt, không có tánh cương 

trực khí tiết, làm sao có thể kham nhẫn thực hành pháp khí của Bồ Tát đạo!)   

Thế nên mặc cho quý sa môn Pháp Tấn khổ lụy cầu khẩn thế nào, trước sau 

Ðàm Vô  Sấm tam  tạng  vẫn quyết  không bằng  lòng  truyền trao  Bồ Tát  giới 

cho các vị này. Chư sa môn Pháp Tấn không còn cách nào hơn, chỉ đem tâm 

tối cực thành kính, khẩn thiết ở trước tượng Phật ai khẩn,  lập thệ thỉnh cầu 

pháp giới. 



Do  nơi  tinh  thần  thành  khẩn  của  quý  ngài  đã  đến  mức  cùng  tột,  nên  vừa 

đúng một tuần, các Ngài mộng thấy đức Di Lặc Bồ Tát đích thân vì các ngài 

truyền trao giới pháp. Sau khi truyền giới Bồ Tát xong, đức Di Lặc lại đem 

bộ Bồ Tát Giới Bổn trao cho quý sa-môn. Các ngài ghi nhớ đọc tụng rất rõ 

ràng. 



Sau khi tỉnh mộng, các ngài đặc biệt đến ra mắt Ðàm Vô Sấm tam tạng. Khi 

Ðàm  Vô  Sấm  vừa  trông  thấy  tướng  mạo  khác  hẳn  với  trước  đây  của  các 

ngài, Pháp Sư biết đó là những bậc pháp khí Ðại Thừa nên vô cùng hân hoan 

bảo rằng: “Hán độ diệc hữu nhơn hĩ!” (Ðất Hán cũng có người đủ pháp khí 

Ðại Thừa). Ngài không đợi sự cầu thỉnh của quý sa môn, tự động dịch quyển 

giới bổn ra Hán tự. 



Thật  là  một  sự  trùng  hợp  không  thể  nghĩ  bàn,  vì  quyển  giới  bổn  của  Ngài 

Ðàm  Vô  Sấm  phiên  dịch  so  với  văn  nghĩa  của  quyển  Giới  Bổn  mà  đức  Di 

Lặc trao cho quý sa môn trong giấc mộng rốt ráo giống hệt nhau. 

Bộ Ðịa Trì Giới Bổn hiện đang lưu hành trong kinh tạng gọi là Bồ Tát Ðịa 

Trì  Kinh.  Thật  ra,  Bồ  Tát Ðịa  Trì  Kinh  là  tên  phiên  dịch  khác  của  Du  Già 

Luận Bồ Tát Tâm Ðịa. Nhưng chỉ có điều là giới bổn của Huyền Trang Pháp 

Sư phiên dịch, sự tường lược có chút sai khác mà thôi. 

Trên đây là nói về sự liên quan giữa các Ðại Thừa Giới Bổn. Ở Ấn Ðộ vẫn 

sẵn có Bồ Tát Quảng Luật, nhưng vì chưa truyền đến Trung Quốc, nên Ðại 

Thừa  Bồ  Tát  Luật  Nghi  ở  Trung  Quốc  không  hoàn  bị  bằng  luật  nghi  của 

Thanh Văn thừa. 

Năm bộ luật của Thanh Văn Thừa:   

- Ðàm Vô Ðức. 

- Tất Bà Ðạ. 

- Ca Diếp Di. 

- Sa Di Tắc. 

- Bà Ta Phú Ða. 



Muốn  biết  rõ  phải  tham  khảo  trong  Ðại  Luật  Tỳ  Kheo  sớm  đã  truyền  đến 

Trung  Quốc  từ  trước.  Những  mối  quan  hệ  này,  thiết  tưởng  không  cần  nói 

nhiều. Phần chủ yếu cần đề cập chi tiết và rõ ràng là sự phiên dịch của kinh 

Phạm Võng khi được truyền đến Ðông Ðộ. 



Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát Giới  Bổn  từ trước  đến  nay  đều  nói  Huyền  Trang 

Pháp  Sư  phiên  dịch.  Sự  việc  này  được  các  nhà  chép  kinh  đồng  ghi  nhận, 

dường như không có điều gì nghi hoặc, nếu không muốn nói là rất thâm tín. 

Nhưng căn cứ  vào Pháp  Kinh Sở  Biên Soạn Chi Chúng  Kinh Mục  Lục (bộ 

sách  ghi  chép  mục  lục  các  kinh),  thì  vào  triều  đại  nhà  Tùy,  niên  hiệu  Khai 

Hoàng thứ 14 (Tây lịch 594), kinh Phạm Võng bị liệt vào hạng các luật đáng 

nghi  hoặc,  lại  có  nơi  cho:  “Chư  gia  cụ  lục,  đa  nhập  nghi  phẩm”,  nghĩa  là: 

Các nhà ký lục ngày xưa phần nhiều liệt kinh Phạm Võng vào loại kinh luật 

đáng nghi ngờ. 



Chính vì lẽ đó nên về sau, một số học giả nghi kinh Phạm Võng không phải 

do đức La Thập Pháp Sư chính tay phiên dịch. Từ mối nghi ngờ về dịch giả, 

tiến  đến  sự  nghi  kinh  Phạm  Võng  là  ngụy  tạo.  Những  vấn  đề  quan  hệ  đến 

quyển kinh, thiết tưởng không nên nói nhiều để tránh cho vấn đề càng thêm 

phức  tạp.  Vì  sự  việc  ấy  rốt  ráo  như  thế  nào,  xin  đợi  hàng  học  giả  khảo 

chứng. 



Căn  cứ  vào  chư  thượng  đức  trong  nhiều  thời  đại  đã  y  cứ  theo  kinh  Phạm 

Võng truyền  giới  Bồ  Tát, cho  nên chúng tôi  hiện  nay cũng công  nhận kinh 

Phạm Võng này chính từ đức La Thập Pháp Sư phiên dịch. 

* Việc La Thập Pháp Sư phiên dịch kinh Phạm Võng như sau:   

Tương truyền kinh Phạm Võng ở  Ấn Ðộ  có  mười  vạn bài  tụng,  nếu  y theo 

kinh  văn  dịch  hết  ra  thì  có  tất  cả  một  trăm  hai  mươi  quyển,  sáu  mươi  mốt 

phẩm.  Khi  đức  La  Thập  Pháp  Sư  dịch  kinh  này,  chỉ  dịch  một  phẩm  thứ 

mười, thuyết minh về Bồ Tát Tâm Ðịa Giới Phẩm. 

Phiên  dịch  xong,  Ngài  lại  cho  chép  ra  tám  mươi  mốt  bộ  để  lưu  thông  nơi 

đời.  Việc  này  trong  bài  tựa  kinh  Phạm  Võng  lại  ghi:  “Triều  Hậu  Tần  tại 

Trường An, Thích Tăng Triệu thuật”. Nhưng sự thật không phải Thích Tăng 

Triệu thuật, mà chỉ nói rằng:   

“Cho  nên  niên  hiệu  Hoằng  Thỉ  năm  thứ  ba,  gió  thuần  hòa  thổi  đến  Ðông 

Ðộ” (Câu này ám chỉ chánh pháp Như Lai truyền đến Ðông Ðộ). 

Bấy  giờ,  Thiên  Tử  hạ  chiếu,  kính  thỉnh  Pháp  Sư  Cưu  Ma  La  Thập  nước 

Thiên  Trúc,  đến  ở  chùa  Thảo  Ðường,  nơi  Trường  An,  để  cùng  các  sa  môn 

Nghĩa Học, hơn ba ngàn vị Pháp Sư, tay cầm bản Phạn văn, miệng thì phiên 

dịch, giải thích tất cả hơn năm mươi bộ. Trong đó, có kinh Phạm Võng gồm 

một trăm hai mươi quyển, sáu mươi mốt phẩm, và Bồ Tát Tâm Ðịa Phẩm, là 

phẩm  thứ  mười  trong  kinh  này,  chuyên  thuyết  minh  những  công  hạnh  của 

Bồ Tát. 



Lúc bấy  giờ, quý sa  môn Ðạo Dung, Ðạo  Ảnh  v.v... tất cả gồm ba trăm  vị, 

đều thọ giới Bồ Tát. Mỗi người đều có tụng phẩm Tâm Ðịa này để làm chỗ 

thù  hướng cho tâm  mình. Cho  nên thầy trò tâm  ý khế  hợp, đồng  nhau  kính 

cẩn, tả phẩm Tâm Ðịa này, tất cả tám mươi mốt bộ để lưu truyền trong nhân 

gian”. 



Căn cứ vào đoạn  văn tự thuật trong kinh  Phạm Võng  vừa dẫn  trên  thì thấy 

đó  là  một  bằng  chứng  hiển  nhiên  chứng  tỏ  chính  Pháp  Sư  La  Thập  phiên 

dịch bộ kinh này, không một luận thuyết nào có thể bác bỏ được. Có thể nói 

đó là một bằng chứng vững vàng như núi, không một thế lực nào có thể xô 

ngã được. Thế mà hàng học giả không xem kỹ lời tựa trong kinh đã nói, lại 

cho rằng do ngài Tăng Triệu thuật, đến nỗi khiến cho mọi người hoài nghi, 

cho rằng kinh Phạm Võng không phải chính tay đức La Thập dịch. 



Kinh Phạm Võng hiện nay có hai quyển: Thượng và Hạ. 

Có  người  cho  rằng:  “Quyển  thượng  không  phải  do  La  Thập  Pháp  Sư  dịch, 

việc ấy  miễn tranh  luận. Quyển  Hạ  mới chính  là Pháp Sư La  Thập dịch  và 

cần phải hết lòng tin chắc”. Ðây chẳng qua là một cách nói dung hòa, cũng 

là  một dụng tâm duy trì  giới pháp. Nhưng nếu  khảo sát thật sự trên  lịch sử 

thì thuyết dung hòa này đúng hay không? Chúng ta nên có thái độ dè dặt, và 

hãy đợi khi nào có tài liệu khả dĩ tin tưởng được, sẽ xét lại sau. 

Lại còn có sự tương truyền rằng kinh Phạm Võng là do đức La Thập phiên 

dịch từ trước đến nay gọi: “Phạm Võng Kinh Bồ Tát Tâm Ðịa Giới Phẩm”, 

cũng có nơi bỏ bớt chữ Giới mà gọi: “Phật thuyết Phạm Võng Kinh Bồ Tát 

Tâm Ðịa phẩm”. 



Bồ Tát Tâm Ðịa Phẩm này lại chia làm hai phẩm: Thượng và Hạ. 

-  Theo  kinh  văn,  phẩm  Thượng  do  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  ở 

cung trời Ðệ Tứ Thiền kình tiếp 3 tất cả đại chúng, đồng đi về cung Tử Kim 

Cương Quang Minh ở thế giới Liên Hoa Tạng. Nơi đó, đức Phật Lô Xá Na ở 

trên  đài  Liên  Hoa,  đối  trước  ngàn  trăm  ức  Phật,  Phật  Thích  Ca  và  Hoa 

Quang  Vương  Ðại  Trí  Minh  Bồ  Tát,  rộng  giảng  ba  mươi  tâm,  pháp  Thập 

Trụ v.v... cùng với pháp môn Thập Ðịa. Do nơi thuyết giả và thọ giả đều là 

Thánh Nhơn, nên đối với căn cơ của phàm phu, đương nhiên là khó khế hợp 

được phần giảng pháp này. 



-  Phẩm  Hạ  là  do  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn,  sau  khi  thọ  trì  pháp 

môn Tâm Ðịa do đức  Lô Xá Na  giảng (đã nói ở bên  trên), từ thế  giới  Liên 

Hoa  Tạng  ẩn  thân,  rồi  ở  nơi  10  chỗ  khác  thị  hiện  thành  Phật  thuyết  pháp. 

Ðức  Phật  ngồi  ở  dưới  cội  Bồ  Ðề  nơi  cõi  Diêm  Phù  Ðề,  tại  thế  giới  Ta  Bà 

này,  tụng  lại  giới  pháp  Bồ  Tát,  gồm  mười  giới  trọng,  bốn  mươi  tám  giới 

khinh, mà đức Phật Lô Xá Na đã kiết giới và giảng giới. Hiện nay, chúng tôi 

đang giảng kinh văn phẩm Hạ. Xưa gọi là “Phạm Võng Kinh Lô Xá Na Phật 

Sở Thuyết Thập Trọng, Tứ Thập Bát Khinh Giới”; ý ấy cũng chính là do sự 

tích này. 



Kinh này do chính đức La Thập Pháp Sư phiên dịch, từ trước đến nay đã lưu 

truyền như vậy. Phần lịch sử của dịch giả, thiết tưởng cũng nên giới thiệu sơ 

lược nơi đây. 



Căn cứ theo bộ Trung Quốc Phật Giáo Sử, đức La Thập Pháp Sư đến Trung 

Quốc nhằm lúc mùa Ðông, triều Dao Tần, niên hiệu Hoằng Thỉ thứ ba (Tây 

lịch 401). Ngài ở tại Trường An đến niên hiệu Hoằng Thỉ thứ mười lăm (Tây 

lịch 413), tháng Tư năm ấy, Pháp Sư viên tịch. Pháp sư đã ở tại Trung Quốc 

hoằng  truyền  chánh  pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh  chỉ  trong  thời  gian  hơn  10 

năm.  Trong  thời  gian  ngắn  ngủi  ấy,  công  trình  phu  dương  4  thánh  giáo  và 

phiên dịch rộng rãi các diệu điển của Pháp Sư thực là một ảnh hưởng hết sức 

vĩ đại đối với Phật giáo Trung Quốc. 

Công đức này được thể hiện rõ trong hai câu điếu văn của Tăng Triệu Pháp 

Sư, khi đến phúng điếu đức La Thập, như sau:   

Pháp cổ trùng chấn ư Diêm Phù, 

Phạm luân tái chuyển ư Thiên Bắc. 

Dịch:   

Trống chánh pháp rung chuyển cõi Diêm Phù, 

Xe phạm hạnh trở lại vận chuyển miền trời Bắc. 



Sự hưng thạnh pháp duyên của đức La Thập đương thời có thể nói rằng xưa 

nay  ít  có  pháp  tịch  nào  có  thể  sánh  kịp.  Vì  thế,  khi  đức  La  Thập  vừa  đến 

Quan Trung, tất cả tăng tài tuấn tú của Phật giáo quốc  nội đương thời,  đều 

vân  tập  đến  dưới  pháp  tòa  của  Ngài  để  học  hỏi  và  tùng  sự phiên  dịch  kinh 

luận, đồng thời cộng tác việc hoằng hóa chánh pháp. 

Kinh  luận của  La Thập Pháp Sư phiên dịch  lấy “tánh không, Bát Nhã  học” 

làm chủ yếu:   

- Các kinh phiên dịch gồm có Ðại Phẩm Bát Nhã, Tiểu Phẩm Bát Nhã, Pháp 

Hoa, Duy Ma, Tư Ích... 

- Các luận phiên dịch gồm có Trung Luận, Bách Luận, Thập Nhị Môn Luận, 

Ðại Trí Ðộ Luận... 



Ðức  Pháp  Sư  La  Thập  cùng  tất  cả  môn  nhân  của  ngài,  những  vị  đã  thấm 

nhuần  giáo  lý  và được huân đào từ  lâu, đều  lấy Ðề  Bà  Luận của  Long  Thọ 

Bồ Tát để xiển dương  Trung Ðạo Diệu Nghĩa,  Bát Nhã Tánh  Không. Chân 

nghĩa của Ðại Thừa Phật pháp nhờ đó mới được tỏ rạng ở Trung Quốc. 

Nên trong bộ Trung Quán Luận Giảng Ký giải rõ: “Sự dịch thuật của đức La 

Thập ảnh hưởng cho Ðại Thừa Phật giáo ở Trung Quốc vô cùng sâu rộng, dù 

trực  tiếp  hay  gián tiếp, đều được thọ  nhận ảnh  hưởng của Ngài,  nếu không 

có sự truyền dịch của đức La Thập thì Phật Giáo Trung Quốc hiện tại, quyết 

không được như thế...” 



Chúng ta đối với thành tích dịch thuật của Ngài, cần phải từng giờ, từng phút 

tri  ân  không  quên!  Phụ  thân  của  La  Thập  Pháp  Sư  tên  Cưu  Ma  La  Viêm, 

người  nước  Thiên  Trúc.  Mẫu  thân  ngài  là  Kỳ  Bà  công  chúa,  em  gái  quốc 

vương  nước  Quy  Tư.  Khi  phụ  thân  của  Pháp  Sư  đến  Quy  Tư,  quốc  vương 

nước này đem em gái gả cho. Sau khi kết hôn, bà đản sanh ra Pháp Sư. Ngài 

xuất gia lúc bảy tuổi, sau đó du học các địa phương ở Ấn Ðộ, việc này các 

kinh thường nói, ở đây miễn thuật lại. 



---o0o--- 

 D. Bổn kinh kinh đề - phẩm đề đích lược thích 

(lược giải thích đề mục kinh và đề mục phẩm Tâm Ðịa) 

Kinh này gọi là “Phật thuyết Phạm Võng kinh”, chủ đích lấy Tâm Ðịa Giới 

Pháp làm phép tắc thân tâm cho hành giả. Cho nên cả đến các bậc chư thiên, 

chư tiên, biến hóa nhơn và Bồ Tát, cũng không thể tuyên thuyết. Duy chỉ có 

mỗi  một  mình  đức  Phật,  là  bậc  đại  giác  thánh  giả,  mới  có  thể  tự  thân  phu 

dương. Vì thế mà trên đề mục để là “Phật thuyết”. 

Bồ  Tát  giới  kinh  ở  đây  chẳng  những  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hiện 

thuyết, mà chư Phật quá khứ cũng đã tuyên thuyết. 

Chẳng hạn giới kinh của:   

- Ðức Câu Lưu Tôn Phật tuyên thuyết gọi là Cam Lộ Cổ. 

- Ðức Câu Na Hàm Mâu Ni Phật tuyên thuyết gọi là Pháp Cảnh. 

- Ðức Ca Diếp Phật tuyên thuyết gọi là Phân Biệt Không. 

- Ðức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tuyên thuyết gọi là Phạm Võng. 



Nói  như  thế  để  thấy  rõ  giới  Bồ  Tát  này,  chính  bảy  Ðức  Phật  đồng  phụng 

hành  và  dùng  làm  Nghi  Quỹ  (nghi  thức  phép  tắc).  Chúng  ta  là  phàm  phu 

không nên có tâm niệm xem thường. 



Nếu nói kinh này do đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tuyên thuyết là nói 

một cách đơn giản nhất. Vì bảy đức Phật đều trở lại truyền trì giới này, cho 

nên  có  nơi  cho  là  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  không  phải  là  vị  Phật  bổn  nguyên 

của Giới Kinh. Chẳng qua, Ngài vì chúng ta mà tụng giới. 

Có nơi  nói quyển  Thượng của bộ  kinh  này  là do đức  Phật  Lô Xá Na tuyên 

thuyết, quyển Hạ là do Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật tuyên thuyết. Có nơi 

nói  kinh  này  do  ba  thân  Phật  đồng  tuyên  thuyết.  Ba  thân  Phật  thuyết  pháp 

nghĩa là: Ðầu tiên, y nơi Căn Bổn Trí của Pháp Thân mà khởi Hậu Ðắc Trí. 

Từ Hậu Ðắc Trí hiện Báo Thân để làm vị chủ thuyết pháp. Kế đó, Báo Thân 

hiện  ra  ngàn  hóa  thân  Phật  Thích  Ca  và  ngàn  trăm  ức  Phật  Thích  Ca  làm 

thính chúng. 



Sau cùng, đức Phật  Lô Xá Na lại bảo  ngàn Phật Thích Ca  và  ngàn trăm  ức 

Phật  Thích  Ca  ở  các  thế  giới  làm  vị  chủ  thuyết  pháp.  Hàng  nhân,  thiên, 

phàm thánh v.v... là thính chúng. 

Ba  thân  Phật  như thế  bất  luận  ở  thời  gian  nào,  địa  phương  nào,  đều  có  thể 

tùy  thuận  căn  cơ  bất  đồng  của  các  loại  chúng  sanh  mà  tuyên  thuyết  Phạm 

Võng Giới  Pháp, năm  mươi tám  giới – trong trăm  nghìn pháp  môn. Vì thế, 

ba thân Phật về mặt ứng cơ, dù rằng có chỗ sai khác, nhưng về mặt bản thể 

vẫn tương đồng. 

Y chiếu theo Tam Thân Phật giảng nói Tâm Ðịa Giới Pháp, chúng ta thấy có 

ba tầng lớp rõ ràng:   

- Ðức Lô Xá Na truyền pháp cho ngàn Phật Thích Ca thừa thọ. 

- Ngàn Phật Thích Ca truyền pháp cho trăm ngàn ức Phật Thích Ca thừa thọ. 

- Ngàn trăm ức Phật Thích Ca truyền pháp, tất cả chúng sanh đồng thừa thọ. 

Cứ  như  thế  mà  suy  diễn,  triển  chuyển  xuống  mãi,  thì  chúng  sanh  hiện  tại 

truyền  pháp,  chúng  sanh  tương  lai  thứ  lớp  thừa  thọ,  miên  viễn  không  cùng 

tận... nên gọi là Vô Tận Pháp Giới. 



Về sự lưu truyền kinh Phạm Võng trên thế giới hiện thực của chúng ta đang 

cư trú, không ai còn có thể nghi ngờ. Vì chính thực là do đức Bổn Sư Thích 

Ca Mâu Ni Phật thuật lại mới có. Cho nên đề mục của kinh là “Phật thuyết”. 

Như thế, chúng tôi quyết định thừa nhận kinh này đích xác chỉ do đức Bổn 

Sư Thích Ca tuyên thuyết. Nếu như không phải là do đức Thế Tôn thuật lại, 

thì trên thế gian này, không bao giờ có kinh Phạm Võng lưu truyền. Và ngày 

hôm nay, chúng ta chẳng những không được nghe Tâm Ðịa giới pháp này là 

bổn  nguyên của chư Phật, lại không có  nhơn duyên  gì để được  nương theo 

tâm địa giới pháp này mà bẩm thọ Bồ Tát đại giới! 

- Hai chữ “Phật thuyết” là chỉ cho người năng thuyết. 

- Hai chữ “Phạm Võng” chỉ rõ nghĩa “sở thuyên” (thuyên giải), tức là nêu thí 

dụ để thuyết minh giới pháp. 

Tâm địa  giới pháp của chư Phật đồng tuyên  dương,  ngàn  Thánh  đồng  thực 

hiện, cũng là huệ mạng của chư Phật, là bổn nguyên của tất cả chúng sanh. 

Bổn nguyên tự tánh thanh tịnh nên gọi là Phạm. 

Huệ mạng khắp truyền nơi trần sát nên gọi là Võng. 



Trên  đây  là  giải  thích  hai  chữ Phạm  Võng  một  cách  đơn  giản.  Nhưng  trên 

thực  tế,  lúc  đương  thời,  đức  Phật  lấy  mành  lưới  bảo  tràng  dùng  để  trang 

nghiêm bảo điện của Ðại Phạm Thiên Vương ẩn dụ cho giới kinh Tâm Ðịa 

Pháp  Môn  này.  Nói  một  cách  đơn  giản  là  dùng  mành  lưới  của  Ðại  Phạm 

Thiên Vương để dụ cho nghĩa Sở Thuyên. 



Ðức Phật sở dĩ  nêu  lên thí dụ  này  vì trong kinh  văn thuyết  minh: “Lúc đó, 

nhân khi xem mành lưới bảo tràng của Ðại Phạm ThiênVương, Ðức Phật vì 

đại  chúng  mà  giảng  kinh  Phạm  Võng,  ngài  dạy  rằng:  Vô  lượng  thế  giới 

dường  như  là  lỗ  lưới.  Mỗi  thế  giới  đều  khác  nhau,  khác  nhau  đến  số  vô 

lượng, giáo pháp của Phật cũng như vậy”. Chính nơi thí dụ Phạm Võng này 

hàm  nhiếp  nhiều  ý  nghĩa  bên  trong  cho  nên  từ  nơi  thí  dụ  mà  lập  đề  mục 

kinh. 



Y cứ theo kinh Phạm Võng quyển thượng, Phạm Võng thì lúc đức Phật nói 

kinh Phạm Võng không phải ở cảnh giới nhân gian hiện thực này,  mà Ngài 

ngự ở  nội  đình  trong  cung  của  Ðại  Phạm  Thiên  Vương.  Vì  đức  Phận  nhận 

thấy Tâm Ðịa giới pháp sắp giảng là pháp thậm thâm, bí mật, thanh tịnh, tối 

thắng,  độc  tôn,  vô  thượng,  không  thể  ở  trong  cõi  nhân  gian  này  tuyên  nói 

được nên đặc biệt, Ngài ngự ở nơi nội đình, trong cung của Ðại Phạm Thiên 

Vương mà tuyên thuyết. 



Chính  vì  vậy Ngài  mới  lấy từ Phạm Võng làm  thí dụ. Mành  lưới bửu tràng 

trong  cung  của  Ðại  Phạm  Thiên  Vương  mệnh  danh  là  Nhơn  Ðà  La  Võng. 

Trung  Hoa  dịch  là  Thiên  Xích  Châu.  Mành  lưới  xích  châu  của  Ðại  Phạm 

Thiên Vương này có từng lớp. Cứ mỗi lớp mà tính, lại có đến nghìn lớp bên 

trong. Mỗi  lớp đều có  mười đường  hồng  quang.  Những đường  hồng quang 

ấy ưởng xạ lẫn nhau, màu sắc của các bảo châu chói sáng lẫn nhau, lớp lớp 

vô tận, không chướng ngại nhau. 



Tại  sao  được  như  vậy?  Lẽ  đương  nhiên  đây  là  mối  quan  hệ  Nhơn  Quả.  Vì 

đức  Ðại  Phạm  Thiên  Vương  ở  trong  nhân  địa  tu  tập  các  công  đức,  nên 

phước báo được chiêu cảm, có phạm võng trang nghiêm. Ðức Phật thấy trên 

mành  lưới  bảo  tràng  này  màu  sắc  các  tia  trùng  trùng  chói  suốt  lẫn  nhau. 

Hình tượng của nó giống như pháp môn sự lý kết chặt lẫn nhau. Vì thế, Ngài 

đặc biệt dùng vô lượng lỗ lưới của mành bảo tràng ấy để thí dụ:   

- Cho sự an lập vô lượng thế giới trong mười phương cũng giống như vậy. 

-  Cho  sự  thi  thiết  vô  lượng  pháp  môn  trong  mười  phương  cũng  giống  như 

vậy. 

- Cho chư Bồ Tát trong mười phương y theo giới pháp tu chứng có vô lượng 

giai cấp khác nhau, cũng giống như vậy  

- Cho chư Phật trong mười phương thọ dụng vô lượng cảnh giới, cũng giống 

như vậy  

- Cho tất cả chúng sanh trong  mười phương thế giới có vô lượng tâm hạnh, 

cũng giống như vậy. 

...Dù  có  nhiều  thí  dụ  như trên,  nhưng  thực  ra  đó  chỉ  là  biểu  thị  cho  tự tâm 

của tất cả chúng sanh. Vì thế giới có vô lượng sai khác đều do nơi tâm hạnh 

của chúng sanh cấu thành. 

Pháp  môn  của  Ðức  Phật  nói  có  vô  lượng  sai  khác,  thi  thiết  giai  cấp  của 

Thánh Hiền có vô lượng sai khác, không pháp nào chẳng phải là tùy theo sự 

cấu nhiễm trong tâm của chúng sanh có khinh, có trọng mà phương tiện an 

lập. Nếu như không có tất cả Tâm, nhọc chi Phật nói tất cả Pháp? 

Dù  Phật  nói  pháp  môn  có  nhiều,  nhưng  đều  là  vốn  ở  trong  tâm  của  chúng 

sanh, và cũng không ra ngoài thí dụ Phạm Võng. 

Chúng  ta  nghe  được  Phật  nói  thí  dụ  này,  nếu  có  thể  vâng  giữ  Kim  Cang 

Quang  Minh  Bửu  Giới  thì  nước  Thiền  Ðịnh  đứng  lặng,  gươm  trí  huệ  sắc 

bén, xé rách các thứ lưới kiến chấp. Giới quang minh liền nơi đó có thể riêng 

hiển lộ, đấy là diệu dụng của việc trì giới. 

Như trên đã giải thích, Phạm Võng có nhiều ý nghĩa. Nhưng lại còn có một 

thuyết nữa:   

- Phạm Võng là tóm tắt về ngôn giáo của đức Như Lai. 



Chữ Phạm  ý  nghĩa  là thanh tịnh, để biểu thị  ngôn  giáo của đức Như Lai  từ 

trong bể Ðại Giác thanh tịnh mà lưu lộ ra, đều là có công năng chỉ đạo cho 

mọi  người  hướng  thượng,  hướng  thiện,  hướng  quang  minh,  thân  tâm  được 

thanh  tịnh,  là  ngôn  giáo  tối  cực  thanh  tịnh  trên  thế  gian.  Nên  bất  luận  loài 

hữu tình nào được tiếp thọ ngôn giáo ấy, đều có thể xa lìa tất cả cấu uế. 

Chữ Võng  là  ý  nghĩa  gạn  lọc,  mò bắt, để  biểu thị  giáo pháp thanh  tịnh của 

Ðức  Như  Lai  giống  như  cái  lưới  bắt  cá  người  thế  gian  dùng  bắt  cá.  Giáo 

pháp của Phật có công năng lựa lọc, mò bắt tất cả chúng sanh đang lặn ngụp 

trong  bể  khổ  sanh  tử,  đem  về  cảnh  giới  Niết  Bàn  an  ổn,  không  còn  bị  nổi 

chìm trong bể khổ sanh tử nữa. 

Thí dụ này trong kinh Hoa Nghiêm thuyết minh như sau:   

Trương đại giáo võng, 

Cắng sanh tử hải   

Lộc thiên, nhơn, long, 

Chí Niết Bàn ngạn. 

Dịch:   

Bủa giăng màng lưới pháp Ðại Thừa, 

Trùm suốt khắp cả bể sanh tử, 

Gạn bắt tất cả người, trời, rồng, 

Ðem về để trên bờ Niết Bàn. 

Bài kệ này chứng  minh rõ ràng giáo pháp của Phật như Phạm Võng rất quý 

báu vậy. 



Cuối cùng, căn cứ vào  giới  pháp để  thuyết  minh  hai chữ Phạm  Võng. Phật 

pháp xưa nay thường nói “nghiêm trì giới cấm là phạm hạnh”, nên giới pháp 

chính  là Phạm. Vì  giới có công  năng “phòng phạm chỉ ác”  nên cùng  một  ý 

nghĩa thanh tịnh với chữ Phạm, nhưng đó là phân biệt mà nói. 

Năm  giới  của  chúng  Phật  tử tại  gia  đang  giữ  gìn,  không  được  gọi  là  Phạm 

hạnh, tại sao vậy? 



Vì quý Phật tử tại  gia  vẫn chưa tuyệt đối  ly khai  vấn đề  nam  nữ (theo  việc 

kết  hôn,  vợ  chồng  chính  thức  thông  thường  là  không  ở  trong  phạm  vi  cấm 

chỉ).  Còn  giới  điều  của  ngũ  chúng  Phật  tử  xuất  gia  riêng  giữ  gìn  thì  được 

công nhận là Phạm hạnh. Vì quý Phật tử xuất gia vâng giữ mười giới Sa Di 

và  giới Cụ Túc của tỳ kheo, tỳ kheo  ni; sự quan  hệ  giữa nam  nữ hoàn toàn 

không cho phép có sự tiêm nhiễm. Tuyệt đối cấm chỉ vấn đề dâm dục, bởi lẽ 

dâm  dục  chính  là  cội  gốc  của  sanh  tử.  Hành  giả  nếu  có  thể  nghiêm  trì  tịnh 

giới tức là tu Phạm hạnh. 



Kinh Tăng Nhất A Hàm thuyết minh: “Nhược hữu giới luật cụ túc nhi vô sở 

phạm, thử danh thanh tịnh, đắc tu phạm hạnh” (nghĩa là: “Nếu có người giữ 

giới luật đầy đủ, không vi phạm, thì người ấy được gọi là tu Phạm hạnh rất 

thanh tịnh”). 

Căn cứ vào đấy, chúng ta có thể thấy nghiêm trì giới pháp thanh tịnh gọi là 

tu Phạm Hạnh. 

Trên đây là căn cứ vào việc trì giới của hai chúng Phật tử tại gia và xuất gia 

để phân biệt. Bây giờ, hãy tiến lên một bước nữa, thuyết minh về sự trì giới 

của Thanh Văn và Bồ Tát. 



Luật nghi giới Thanh Văn của hành giả thọ trì xem trọng hai nghiệp thân và 

khẩu, tuyệt đối không được vi phạm. Hễ khi nào hai nghiệp thân, khẩu thực 

hành đúng pháp, đúng luật thì được cho là giữ giới hạnh thanh tịnh. Trường 

hợp  tâm  ý  khởi  những  vọng  niệm  không  chính  đáng  thế  nào  chăng  nữa  thì 

cũng không thuộc vào trong hạn lệ của phạm vi ngăn cấm. Nếu khi nào bản 

thân  thực  sự  giết  người,  miệng  thực  sự  nói  lời  không  thật,  dối  gạt  người, 

đương nhiên là đã phạm giới. 



Nhưng  nếu  nội  tâm  khởi  một  niệm  giết  người,  tư  tưởng  muốn  nói  một  câu 

dối gạt người, nhưng vì chưa thực sự giết người, chưa dối gạt người, như thế 

không thể gọi là phạm giới. Vì hành giả Thanh Văn thừa không phòng chỉ ác 

niệm của  tâm  ý, cũng  không phá  trừ các kiến  giải, cho  nên dù  giữ  gìn tịnh 

giới một cách nghiêm cẩn, nhưng xét một cách thâm sâu vào bên trong, vẫn 

không được gọi là Phạm hạnh. 



Còn  như  Tam  Tụ  Tịnh  Giới  của  Bồ  Tát  tuân  giữ,  chẳng  những  hai  nghiệp 

thân khẩu  tuyệt đối không được vi phạm,  mà đến  ý  nghiệp của tự tâm phát 

khởi cũng không được trái phạm. 

Nói  một cách  khác, trong  lúc khởi  tâm động  niệm, cũng quyết không được 

vi phạm cấm giới của Như Lai. Như việc sát sanh, nếu chính thân mình giết 

hại  sanh  mạng  của  chúng  sanh,  tất  nhiên  phạm  giới  căn  bổn  sát  sanh.  Nếu 

nội  tâm  chỉ  khởi  một  niệm  muốn  sát  hại  sanh  mạng  chúng  sanh  là  đã  vi 

phạm giới sát căn bổn. 



Có người cho rằng Giới Bồ Tát chỉ căn cứ vào đại thể, không câu chấp tiểu 

tiết. Ý nghĩa  này  thực sự sai  lầm  vô cùng! Họ  hẳn không biết rằng  giới  Bồ 

Tát  nghiêm  cẩn  đến  mức  ngăn  cấm  ngay  trong  lúc  khởi  tâm  động  niệm 

những tư tưởng phi pháp. Nếu đem so sánh Luật Nghi Giới của Thanh Văn 

thừa, lại càng khó giữ gìn cho được thanh tịnh. 



Kinh Ðại Bảo Tích, Ưu Ba Ly tôn giả từng nói: “Phật vì Bồ Tát thừa giảng 

nói thâm tâm giới, vì Thanh Văn thừa giảng nói thứ đệ giới”. 

Căn cứ vào đó đủ chứng  minh Ðại Thừa Bồ Tát giới rất xem trọng nội tâm 

thanh tịnh. Vì  Bồ Tát  giới căn cứ nơi tâm  mà  luận  việc  phạm  tội. Cho  nên 

hành giả Ðại Thừa cần phải phòng hộ trong lúc khởi tâm động niệm. 

Nếu có thể phòng hộ trọn vẹn ba nghiệp, phá trừ các kiến chấp, chứng nhập 

chân lý, thế mới được gọi là “chân phạm hạnh”. Ðó là phân biệt rõ về nghĩa 

thế nào là Phạm Hạnh và không phải Phạm Hạnh. 

Về  ý  nghĩa chữ Võng, căn cứ  vào  Giới để  giải  rõ, thì có thể phân biệt  như 

sau:   

- Căn cứ vào giáo pháp thì Võng là lựa lọc, mò bắt. 

- Căn cứ về mặt Giới Luật thì Võng cũng đồng công năng lựa lọc, mò bắt. 



Như Nhiếp Thiện Pháp Giới và Nhiêu Ích Hữu Tình Giới của Bồ Tát vẫn có 

công năng lựa lọc, mò bắt chính mình và tha nhân ra khỏi bể khổ sanh tử. 

Nhiêu Ích Hữu Tình Giới lấy sự cứu tế chúng sanh làm cội gốc, vì Bồ Tát sở 

dĩ trở thành một vị Bồ Tát, danh phù hợp với thật, chính ở chỗ phải làm thế 

nào lợi tế hữu tình và lựa lọc, mò bắt tất cả chúng sanh trong bể khổ sanh tử 

đem ra. Một vị Bồ Tát đã phát Bồ Ðề tâm, nếu như không tuân thủ giới điều 

này thật nghiêm cẩn, buông bỏ việc làm lựa lọc, mò bắt chúng sanh trong bể 

khổ sanh tử, chẳng những vi phạm tịnh giới của Bồ Tát, mà còn mất hẳn tư 

cách của Bồ Tát. Sở dĩ gọi là Bồ Tát là do ý nghĩa như vậy. Cho nên Nhiêu 

Ích  Hữu  Tình  Giới  có  công  năng  lựa  lọc,  mò  bắt  chúng  sanh  giống  như 

màng lưới. 



Nhiếp Thiện Pháp Giới lấy sự rộng tu vô lượng thiện pháp làm chủ đích, tức 

là từ trong vệc tu tập vô lượng thiện pháp, hành giả có thể tự lựa lọc, mò bắt 

chính  mình ra khỏi bể sanh tử. Ðó  là  mục đích duy  nhất. Nếu  hành  giả  Bồ 

Tát không thể rộng tu vô lượng thiện pháp thì muôn đời vẫn nổi chìm trong 

bể khổ sanh tử, đâu còn  khả  năng  lợi tế tất cả chúng sanh? Cho  nên Nhiếp 

Thiện  Pháp  Giới  có  khả  năng  lựa  lọc,  mò  bắt  chính  mình  ra  khỏi  biển  khổ 

sanh tử giống như màng lưới. 



Riêng về Nhiếp Luật Nghi Giới đặc biệt ngăn cấm chúng sanh không cho tạo 

ác, khác nào dùng cái lồng để nhốt chim, không cho chúng mặc ý hoạt động. 

Chúng ta sở dĩ thường hành động trái phạm giới luật là do không dùng mành 

lưới Luật Nghi Giới để nhốt tâm chúng ta cho chắc chắn, để nhờ đó, chúng 

ta có thể hành động trong một phạm vi thích đáng, không vi phạm Giới Luật. 

Lại còn một thuyết nữa, cho rằng “giới tướng Bồ Tát giới quá nhiều như trần 

sa, vi tế khác biệt, xen lộn, xuất nhập, khuất khúc, thật khó nhận thức được, 

nên  dụ  như  mành  lưới”.  Mành  lưới  giới  pháp  này  sẽ  thúc  đẩy  hành  giả  đi 

trên con đường giải thoát, chứ không phải thúc phược 5 mình và người. 



Bốn chữ “Phật thuyết Phạm Võng” là thuộc về Biệt Ðề của kinh này. Nhưng 

phần Biệt Ðề chỉ có hai chữ Phạm Võng, còn hai chữ “Phật thuyết” là Thông 

Ðề, vì rất nhiều kinh, trong phần tựa đều mang hai chữ “Phật thuyết” ở phía 

trước như Phật thuyết A Di Ðà Kinh, Phật thuyết Bát Ðại Nhơn Giác kinh... 

Phần  cần  giảng  tiếp  theo  là  chữ  Kinh,  thường  được  đặt  ở  phần  rốt  sau  của 

tựa đề. Kinh là chữ thuộc về Thông Ðề, vì nó mang tính chất phổ biến với tất 

cả  kinh  điển  Ðại  Thừa  lẫn  Tiểu  Thừa,  Hiển  Giáo  và  Mật  giáo.  Tất  cả  đại 

tạng giáo của đức Thế Tôn tuyên thuyết đều gọi là Kinh. Chữ Kinh ở Ấn Ðộ 

gọi là Tu-đa-la, Tu-đố-lộ, hay Tố-đát-lãm, Trung Hoa dịch là Khế Kinh. 

Khế kinh theo nghĩa thông thường giải thích:   

Thượng khế chư Phật chi diệu lý, 

Hạ khế chúng sanh chi cơ nghi. 

Nghĩa  là:  trên  khế  hợp  với  giáo  lý  của  chư  Phật,  dưới  thì  khế  hợp  với  cơ 

nghi của chúng sanh, nên gọi là Khế Kinh. Nhưng thông thường gọi vắn tắt 

là Kinh, ấy là bỏ bớt chữ Khế. 



Thật ra, chữ Kinh mang ý nghĩa chữ Tuyến (sợi chỉ), có tác dụng xỏ xâu lại 

những  vật  rời rạc  nhau. Chẳng  hạn, những đóa hoa trên bàn đang rời  nhau, 

không thể đeo vào cổ tay hay vòng lên đầu được, nếu dùng sợi chỉ xâu tất cả 

đóa hoa ấy lại, sẽ thành một vòng hoa, dùng làm đồ trang sức. 



Ngôn  giáo  của  Phật  cũng  như  thế.  Vốn  là  từ  trong  bể  Ðại  Giác  lưu  lộ  ra. 

Giảng xong là hết chuyện, nhưng nhờ sự biên tập và ghi chép lại của các đệ 

tử Phật, tập trung tất cả lời dạy của đức Phật đã tuyên thuyết, tổ chức lại cho 

có hệ thống, điều lý, quy củ hẳn hòi, thành ra một đại tạng kinh. 



Các tạng kinh này được sắp xếp theo từng bộ, loại, khiến cho mọi người nói 

chung,  giới  Phật tử nói riêng, đều có  thể thọ trì đọc tụng  một cách tiện  lợi, 

đặc biệt đối với ngôn giáo của Phật đã giảng, nhờ việc này mà không đến nỗi 

“người hành pháp không còn”, nên gọi là Kinh. 



Căn  cứ  vào  kinh  Phạm  Võng  thì  Tâm  Ðịa  giới  pháp  bao  gồm  mười  giới 

trọng,  bốn  mươi  tám  giới  khinh,  vốn  khác  biệt  vì  tính  chất  khinh  và  trọng. 

Nếu đem  mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh của đức Phật đã nói, 

quán  xuyến  và  nhiếp trì  lại  thành  một bộ  Bồ  Tát Giới  Kinh duy  nhất, cũng 

như những hạt ngọc trong mành lưới của Ðại Phạm Vương, vốn là những hạt 

ngọc rời rạc. Sở dĩ chúng trở thành mành lưới báu là do dùng chỉ xâu lại mới 

thành. 



Trên đây, chữ Kinh đã được giải thích là Tuyến. Ngoài ra, có những danh từ 

để định nghĩa chữ Kinh như Dũng Tuyến, Thằng Mặc v.v... ở đây giảm bớt 

không đề cập nhiều, vì xét thấy không quan hệ lắm. 

Về phần Ðề Mục của phẩm, cần phải hiểu tại sao là gọi là Bồ Tát Tâm Ðịa 

Phẩm? 

Theo kinh tạng từ trước đến nay, phẩm này là phẩm thứ 10, trong số 61 bộ 

Quảng  Luật  Bồ  Tát.  Ðức  La  Thập  khi  dịch  phẩm  này  đã  chia  ra  thành  hai 

quyển thượng và hạ:   

-  Quyển  thượng  giảng  về  giai  cấp  tu  chứng,  lý  trí  quán  hạnh  của  Bồ  Tát, 

nghĩa là gồm 30 tâm và Thập Ðịa. 

-  Quyển  hạ  giảng  về  Tâm  Ðịa  Giới  pháp  của  Bồ  Tát.  Chính  là  mười  giới 

trọng và 48 giới khinh. 



Trước tiên, xin giải thích sơ lược danh từ Bồ Tát. Bồ Tát là chữ gọi tắt của 

tiếng Ấn Ðộ, nói đủ là Bồ Ðề Tát Ðỏa, Trung văn gọi là Giác Hữu Tình hoặc 

Ðại Ðạo Tâm Chúng Sanh, cũng gọi là Khai Sĩ, hoặc Ðại Dũng Tâm. 

Kinh  Ðại  Phẩm  Bát  Nhã  thuyết  minh: “Người  này  có  Ðại  Ðạo  Tâm  không 

thể  nào  làm  hư  hoại,  cũng  như kim  cương  (rất  cứng  chắc).  Ðầu  tiên  từ  khi 

mới phát tâm đến cuối cùng thành bậc Ðẳng Giác, đều gọi là Bồ Tát”. 



Vì thế, quá trình của  một  vị  Bồ Tát thật  lâu dài. Trong quá trình dài  xa ấy, 

trình độ tu chứng của một vị Bồ Tát được phân ra làm hai cấp cao, hạ khác 

nhau. Trong kinh cũng như vậy, Bồ Tát được phân chia thành nhiều giai cấp, 

địa vị sai khác như 30 tâm và Thập Thánh v.v... 



Vì vậy, phàm người đã phát tâm Bồ Ðề, tu hạnh Bồ Tát lợi mình, lợi người, 

lấy việc cầu thành Phật đạo làm mục đích, đều gọi là Bồ Tát. Ðối với tất cả 

hành  giả  trong  Phật  pháp,  Bồ  Tát  là  bậc  quý  nhất,  hành  giả  bên  Nhị  Thừa 

không thể bì kịp, nên trong kinh có câu: “Sơ phát dĩ vi nhơn thiên sư; thắng 

xuất Thanh Văn, Duyên Giác”. Nghĩa là: Người mới phát tâm Bồ Ðề, đã là 

bậc  thầy  của  nhân,  thiên,  vượt  lên  trên  bậc  Nhị  Thừa  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác, chính là ý nghĩa này vậy. 

Tiếp theo xin giải thích hai chữ Tâm Ðịa:  

- Tâm Ðịa chính là chỉ thẳng vào vùng đất bổn nguyên của tâm tất cả chúng 

sanh. 

- Cảnh giới chứng đắc của chư Phật là chứng ngay Tâm Ðịa này. 

- Chỗ  mê  muội của chúng sanh cũng chính  là sự  mê  muội  ngay trong  Tâm 

Ðịa này. 



Cho nên đức Như Lai đã qua lại trong tam giới hơn tám nghìn lần, không lần 

nào lại không vì mục đích duy nhất: Phát minh bổn nguyên Tâm Ðịa cho tất 

cả chúng sanh. Vì  vậy, Phật  khuyên bảo tất cả chúng sanh  nên  y  theo  Tâm 

Ðịa  này  bẩm  thọ  bảo  giới  Phật  Tánh,  làm  chỗ  tu  nhơn  căn  bản,  hướng  về 

Phật Quả tối cao mà thẳng tiến, cho nên mệnh danh là Tâm Ðịa. 



Bổn nguyên Tâm Ðịa này là tâm của chúng sanh, nhưng không thể dùng tai 

nghe,  mắt  thấy  được;  cũng  không  thể  dùng  tâm  thức  mà  suy  tư được.  Nếu 

nói lớn thì nó rất lớn, không có gì ra ngoài nó được. Nhược bằng cho là nhỏ 

thì  nó  rất  nhỏ  không  thể  chứa  vật  gì  bên  trong,  rỗng  rang,  sáng  suốt,  vắng 

lặng, thường hằng, tuyệt danh, tuyệt tướng, vô cùng linh minh. 



Tất cả pháp giới, tất cả chúng sanh hữu tình và vô tình đồng nương nơi Tâm 

này. Tâm tánh thanh tịnh này của chúng sanh, xưa nay vẫn thanh tịnh, nhưng 

vì bị  phiền  não  làm  nhiễm ô,  nên biến thành cảnh tượng tạp  nhiễm. Những 

tạp nhiễm này chẳng qua là khách trần. 



Hiện tại chúng ta chỉ cần  nương  nơi Tâm  Ðịa  giới pháp  này, từ lúc sơ phát 

tâm chho đến bực Ðẳng Giác đại sĩ, mà tu tập theo từng giai cấp, địa vị. Cứ 

lên mỗi giai cấp, địa vị, những ô nhiễm khách trần sẽ dần dần được tước bỏ 

khiến cho Tâm Ðịa giới được thành tựu kiên cố. Một ngày kia, chứng nhập 

quả vị Diệu Giác, giới thể được viên tịch, tất cả ác pháp được vĩnh viễn tịch 

trừ,  muôn  pháp  lành  được  hoàn  thành  mỹ  mãn,  ấy  chính  gọi  là  Lô  Xá  Na 

Phật 6. 

Như trong quyển thượng của kinh này thuyết minh: “Ngã dĩ bá kiếp tu hành 

thị Tâm Ðịa, hiệu ngô vi Xá Na” (Ta trải qua trăm ngàn a tăng kỳ kiếp tu tập 

tâm địa này, ta được hiệu là Lô Xá Na). 



Ðức Lô Xá Na sở dĩ được gọi như vậy, không phải ngẫu nhiên mà được, mà 

là do tu tập tâm địa này và được chứng đắc. Chư Bồ Tát trong nhân vị tâm 

địa  này,  muôn đức đều tu, chính  là dùng bổn  nguyên tâm  địa giới  làm  diệu 

dụng duy nhất. Quả vị thù thắng nhờ đó phát sinh. Cũng như quả đại địa có 

công năng trưởng dưỡng tất cả vạn vật nên gọi là Tâm Ðịa. 



Nếu phân chia  mà  nói, có  người dùng 30  tâm để  giải  thích chữ Tâm; dùng 

Thập Ðịa để giải thích chữ Ðịa. Họ không biết rằng ba mươi tâm đều là chỗ 

đi quả của chư Bồ Tát.  Không có  30 tâm  thì không  thể  nào  xuất sanh diệu 

quả thù thắng. Cho nên mỗi tâm đều có thể gọi là Ðịa. 

Ðến  như  thể  tánh  của  Thập  Ðịa,  mỗi  mỗi  địa  đều  thống  nhiếp  vạn  pháp, 

không địa  nào chẳng phải  là  diệu tâm của  Bồ  Tát. Cho  nên  mỗi địa đều có 

thể gọi là Tâm. 

Tóm lại:   

Nếu  muốn  tu  tập  các  pháp  lành,  tăng  trưởng  Bồ  Ðề  tâm,  chỉ  có  thể  nương 

theo Kim Cương Quang Minh Bảo Giới sẵn có đủ trong Tâm Ðịa này, tu tập 

mới chứng đắc diệu quả thù thắng. 

Cuối cùng, xin lược giải về ý nghĩa chữ Phẩm:   

Chữ Phẩm nghĩa là thể loại, nghĩa là đem từng loại, từng thứ để tập hợp lại 

một chỗ mà giải thích rõ ràng, nên gọi là Phẩm. 



---o0o--- 



1. Lô Xá  Na:  phiên âm từ  tiếng Phạn,  Trung Hoa dịch là  Quang Minh 

Biến Chiếu, có hai nghĩa: 

- Bên  trong  dùng  trí  quang  chiếu  nơi  Chơn  Pháp  Giới.  Ðây  là  chỉ  về  sự  tự 

thọ dụng thân để giải rõ. 

- Bên ngoài dùng thân quang chiếu ứng đại cơ. Ðại Cơ chỉ cho Ðại Thừa Bồ 

Tát. Ðiều này chỉ về sự tha thọ dụng thân để thuyết minh. 

Ngoài ra, còn một từ dịch chữ Lô Xá Na là Tịnh Mãn:  

- Tịnh: tẩy trừ tất cả các ác pháp. Ứng theo nghĩa Quả Báo là ngăn chặn việc 

ác để thuyết minh. 

- Mãn: Tất cả các công đức đều được thực hiện một cách trọn vẹn và đầy đủ. 

Ở đây căn cứ vào Quả Báo hiện hành mà thuyết minh. 

Tịnh  Mãn  nghĩa  là  căn  cứ  phần  lớn  vào  sự  Tự  Thọ  Dụng  mà  mệnh  danh. 

Quang  Minh  Biến  Chiếu  nghĩa  là  căn  cứ  vào  nơi  sự  Tha  Thọ  Dụng  để  đặt 

hiệu. 



---o0o--- 




2. Phân tích về sự sai biệt của hai từ “a tăng kỳ kiếp” và “bá kiếp” trong 

hai đoạn kinh văn nêu trên: 

Ðức Lô Xá Na tự thuật Ngài đã tu hành trải qua trăm a tăng kỳ kiếp. Cũng 

chính đức Lô Xá Na tự thuật là Ngài đã tu hành trải qua trăm kiếp. 

Theo trong bộ “Phật thuyết Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Tâm Ðịa”, phẩm 

hạ,  phần  sơ  lược  của  Tổ  Hoằng  Tán  vào  triều  nhà  Minh,  thì  Tổ  giải  thích 

rằng:   

- Ý thứ nhứt: theo kinh văn phần trước, đức Lô Xá Na tự thuật rằng Ngài đã 

trải qua trăm a tăng kỳ kiếp để tu tập pháp môn Tâm Ðịa. 

Ðoạn kinh văn phần sau cũng chính nơi Kim Khẩu của Ngài tự thuật, chỉ nói 

có trăm kiếp. 

Tổ Hoằng Tán cho đây là có lẽ đức Lô Xá Na nói vắn tắt, nghĩa là muốn nói 

cho đủ phải là trăm a tăng kỳ kiếp. 

- Ý thứ hai: Tổ Hoằng Tán cho rằng đức  Lô Xá Na sau khi trải qua trăm a 

tăng kỳ kiếp tu hành viên mãn. Sau đó, lại phải trải qua trăm kiếp để tu nhân 

tướng hảo. 

Nam mô A Di Ðà Phật! 

Dịch  giả  y theo các kinh, kính thuật  những dòng chú thích  vừa  nêu trên,  là 

có  ý  thành  khẩn,  muốn  cho  tất  cả  quý  đại  sĩ  khi  đọc  bộ  Phật  thuyết  Phạm 

Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký này nếu là người trí thì nên tự suy tư 

với  việc tu  hành. Ðối  với pháp  môn của Phật dạy, dù có 84.000 pháp  môn, 

nhưng tóm tắt lại, không ngoài hai môn Tự Lực và Tha Lực. 

- Về pháp môn Tự Lực, như đức Lô Xá Na tự thuật, Ngài đã tu hành trải qua 

trăm a tăng kỳ kiếp. 

- Về pháp môn Tha Lực, tức là chỉ cho pháp môn Tịnh Ðộ, dùng Tín, Hạnh, 

Nguyện  làm  ba  món  tư  lương.  Nếu  y  theo  kinh  pháp  đức  Phật  đã  dạy  mà 

thực  hành,  thì  chỉ  trong  một  thời  gian  ngắn  ngủi,  sau  khi  xả  báo  thân,  sẽ 

được vãng sanh về Cực Lạc thế giới. Khi đã được vãng sanh, liền vào ngôi 

Bất Thối Chuyển. 

Chính  trong  kinh  Phật thuyết  A Di Ðà, đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni  thân 

tuyên: “Nhược hữu chúng sanh sanh giả, giai thị A Bệ Bạt Trí” (đối với quả 

vị Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác không còn thối chuyển nữa). 

Tu theo pháp môn Tịnh Ðộ này:   

- Bực thượng căn, thượng trí thì được nhất tâm bất loạn. 

- Bực  hạ căn,  hạ  trí  dù  là  nghiệp chướng sâu dày,  nhưng  nếu dùng tâm chí 

thành  khẩn  thiết,  thâm  tín  phát  nguyện  mà  niệm  Phật  thì  cũng  nhất  định 

được vãng sanh. 

- Cho đến người suốt đời tạo nghiệp, lúc lâm chung, được gặp thiện tri thức 

nhắc  nhở,  dạy  bảo,  chỉ  xưng  danh  hiệu  Từ  Phụ  A  Di  Ðà  Phật  trong  mười 

niệm  cũng  được  vãng  sanh.  Khi  đã  vãng  sanh  rồi,  đều  vào  ngôi  Bất  Thối 

Chuyển. 



Nên trong  kinh dạy: “Y theo pháp  môn Niệm Phật  mà tu trì thì  rất dễ dàng 

như người đi thuyền, đã  gặp  nước  xuôi,  gió thuận,  mà  lại trương buồm  lên 

thì lo gì đi không tới bến. Y theo pháp môn khác mà tu trì thì khác nào con 

kiến trèo lên ngọn núi cao nghìn trượng. Thật hoàn toàn vô hy vọng!” 

Thưa quý đại sĩ! 



Là người có trí, phải tự suy tư trong hai con đường: một rất dễ, hai rất khó, 

nên  lựa  chọn  mà  đi.  Trong  kinh  Bổn  Nghiệp  Anh  Lạc  bên  trên  đã  thuyết 

minh về thuật ngữ “a tăng kỳ kiếp” là để nhấn mạnh ở trong vô số kiếp như 

thế,  nếu  người  nào  phát  tâm  Bồ  Ðề,  thực  hành  Bồ  Tát  đạo,  được  gặp  chư 

Phật thì mới có hy vọng đi trên đường giải thoát và thành Phật. Còn những 

người nào chưa ở trong số ấy thì hoàn toàn vô phận. 



---o0o--- 

 

3. Thuật ngữ A Tăng Kỳ kiếp: 

Chữ  Kiếp  là  gọi  tắt  của  tiếng  Phạn,  gọi  đầy  đủ  là  “kiếp-bà  bát-đà”,  Trung 

Hoa  dịch  là  Ðại  Thời  Phần.  Do  vì  thời  gian  quá  lâu,  không  thể  dùng  năm 

tháng thông thường để tính được. 

Như trong kinh Anh Lạc Bổn Nghiệp thuyết minh:   

“Thí như dùng một tảng đá vuông vức, cạnh dài một dặm, hai dặm, cho đến 

bốn  mươi  dặm.  Dùng  một  chiếc  thiên  y,  nặng  chỉ  ba  thù  (đơn  vị  đo  lường 

của Trung  Hoa, tương đương  với  năm  lượng).  Lấy đơn  vị thời  gian của thế 

gian,  cứ ba  năm  một  lần,  dùng  chiếc  thiên  y  ấy  phất  qua  một  cái.  Bao  giờ 

tảng đá này mòn hết thì chính là một tiểu kiếp. 



Nếu  đem tảng đá  vuông  vức,  mỗi cạnh  dài  80 dặm, dùng chiếc thiên  y của 

trời Phạm Thiên nặng ba thù.  Lấy đơn  vị ở cõi trời Phạm thiên  mà tính, cứ 

đúng ba năm một lần, dùng chiếc thiên y ấy phất qua một cái. Bao giờ tảng 

đá này mòn hết thì tính là một trung kiếp. 



Nếu đem tảng đá vuông vức, mỗi cạnh dài 800 dặm, dùng chiếc thiên y ở cõi 

trời Tịnh Cư, nặng ba thù. Lấy đơn vị thời gian ở cõi trời Tịnh Cư mà tính, 

ba năm một lần, dùng chiếc thiên y ấy phất qua một cái. Bao giờ tảng đá này 

mòn hết thì tính là một đại ta tăng kỳ kiếp”. 

Lưu ý:   

Tiểu,  trung,  đại  a  tăng  kỳ  kiếp  khác  với  tiểu  kiếp,  trung  kiếp  và  đại  kiếp 

trong các kinh thường  nói. Vì tiểu, trung  và đại kiếp trong các kinh thường 

nói có thể tính đếm được. 

Cứ 20 tiểu kiếp hợp lại thành một trung kiếp, 4 trung kiếp hợp lại thành một 

đại kiếp. Như vậy, cứ 80 tiểu kiếp là một đại kiếp. Niên số tính như sau:   

1 tiểu kiếp = 1.680 vạn năm = 1.680 x 10.000 năm. 

1 trung kiếp = 1.680 x 10.000 x 20 = 336.000.000 năm. 

1 đại kiếp = 336.000.000 x 4 = 1.344.000.000 năm. 

Luận về đơn vị thời gian tính bằng niên số thì hoàn toàn khác nhau giữa các 

cõi nhân gian, trờiPhạm thiên và trời Tịnh Cư. 

Niên số ở nhân gian không cần đề cập vì mọi người đều biết. 

Niên số ở cõi trời Phạm Thiên, tức là trời Sơ Thiền, thuộc về cõi Sắc, gồm 

có 3 tầng:  

1) Tầng trời Phạm Chúng  

2) Tầng trời Phạm Phụ   

3) Tầng trời Ðại Phạm. 

Trong  kinh  Anh  Lạc  Bổn  Nghiệp  chỉ  nói  Phạm  Thiên  tức  là  một  trong  ba 

tầng trời cõi Sơ Thiền. Muốn  biết  niên số  ở cõi trời  Phạm  Thiên phải  y cứ 

theo sáu cõi trời ở Dục Giới  mà tính.  Thọ  mạng của chư Thiên  nơi cõi trời 

Tứ Thiên Vương  là  năm trăm  năm. Một  ngày  một đêm ở cõi trời Tứ Thiên 

Vương  bằng  nửa  thế  kỷ  chốn  nhân  gian.  Thọ  mạng  của  chư  Thiên  nơi  cõi 

Trời  Ðao  Lợi  đúng  một  ngàn  năm.  Một  ngày  đêm  ở  cõi  trời  Ðao  Lợi  bằng 

một  trăm  năm  ở  thế  gian.  Cứ  lấy  các  số  tương  ứng  này  nhân  lên  thì  tính 

được thọ mạng của chư Thiên cõi trời Tứ Thiên Vương và Ðao Lợi. 

Thọ mạng của chư Thiên cõi trời Tha Hóa Tự Tại thứ sáu là ba vạn hai ngàn 

năm. Một ngày đêm ở cõi Trời Tha Hóa Tự Tại tính theo niên số ở thế gian 

dài  đến  một  ngàn  sáu  trăm  năm.  Niên  số  này  tăng  gấp  đôi  ở  mỗi  tầng  trời 

Phạm Chúng, Phạm Phụ và Ðại Phạm thuộc cõi Sơ Thiền, nghĩa là:   

Một ngày đêm ở cõi trời Phạm Chúng = 1.600 x 2 = 3.200 năm của thế gian. 

Một ngày đêm ở cõi trời Phạm Phụ = 3.200 x 2 = 6.400 năm của thế gian. 

Một ngày đêm ở cõi trời Ðại Phạm = 6.400 x 2 = 12.800 năm của thế gian. 

Cứ  như  vậy  nhơn  lên  mãi  sẽ  suy  ra  được  thọ  mạng  của  chư  Thiên  cõi  trời 

Tịnh Cư. 

Trời Tịnh Cư gồm có năm cõi:   

- Vô Phiền Thiên. 

- Vô Nhiệt Thiên. 

- Thiện Kiến Thiên. 

- Thiện Hiện Thiên. 

- Sắc Cứu Cánh Thiên. 

Năm  cõi  trời  này  trong  kinh  gọi  là  Ngũ  Tịnh  Cư thiên,  là  nơi  của  Ðệ  Tam 

Quả A Na Hàm thánh nhân cư trú. 



PHẠM VÕNG KINH BỒ TÁT GIỚI BỔN GIẢNG KÝ 

 

---o0o--- 

Chương II: CHÁNH THÍCH KINH VĂN 

 

(Chánh thức giải thích kinh văn) 



DẪN NHẬP: 

Trước khi đi vào phần giải thích kinh văn quyển Hạ, chúng tôi xin trình bày 

sơ lược  về sự sai biệt trong  vấn đề phân chia ranh  giới  giữa quyển  Thượng 

và quyển Hạ của bộ kinh Phạm Võng. 

Căn cứ vào các bộ chú sớ của chư thượng đức còn lưu trữ trong các bộ kinh 

tạng  để  nghiên  cứu  thì  có  những  điểm  bất  đồng  quan  trọng  trong  sự  phân 

chia này:   

-  Theo  bộ  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Thuật  Ký  của  Thắng  Trang 

Pháp Sư triều nhà Ðường soạn. 

-  Bộ  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Chú  của  Pháp  Sư  Huệ  Nhân  triều  nhà 

Tống soạn. 

- Bộ Phạm Võng Kinh Trực Giải của Tịnh Quang Pháp Sư triều Minh soạn. 

- Bộ Phật Thuyết Phạm Võng Kinh Thuận Thù của Ðức Ngọc Pháp Sư triều 

nhà Thanh soạn. 

Quyển Hạ bộ Phạm Võng Kinh bắt đầu từ câu: “Nhĩ thời, Lô Xá Na Phật vị 

thử đại chúng  lược khai bá thiên  hằng  hà  sa bất khả thuyết pháp  môn” (lúc 

bấy giờ, Ðức Phật Lô Xá Na vì đại chúng trong pháp hội, lược giảng vô số 

pháp môn không thể tính kể như số cát của trăm ngàn muôn ức sông Hằng). 

- Theo bộ Phật thuyết  Phạm  Võng  Kinh  Hợp Chú do  Trí  Húc Ðại  Sư triều 

Minh soạn. 

-  Bộ  Phật  Thuyết  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Phẩm  Hạ  Lược  Sớ  do 

Hoằng Tán Ðại Sư triều Minh thuật. 

Quyển Hạ bộ kinh Phạm Võng bắt đầu từ câu: “Nhĩ thời, Thích Ca Mâu Ni 

Phật tùng sơ hiện Liên Hoa Ðài Tạng thế giới, Ðông phương lai nhập thiên 

vương  cung  trung...”  (Lúc  bấy  giờ,  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  từ  lúc  sơ 

khởi,  hiện  thân  nơi  thế  giới  Liên  Hoa  Ðài  Tạng,  qua  phương  Ðông  đến  tại 

cung của thiên vương...)   

- Theo bộ  Phạm Võng  Bồ Tát Giới  Kinh  Nghĩa Sớ của Quán Ðảnh Ðại  Sư 

ký lục, do tổ Trí Giả triều nhà Tùy giảng. 

-  Bộ  Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh  Sớ  San  Bổ  của  Minh  Khoán  Pháp  Sư 

triều nhà Ðường soạn. 

-  Bộ  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Sớ  của  Pháp  Tạng  Pháp  Sư  triều 

nhà Ðường soạn. 

- Bộ  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Sớ  của  Nghĩa  Tịnh  Pháp  Sư triều 

nhà Ðường thuật v.v... 

Quyển Hạ của bộ kinh Phạm Võng bắt đầu ở phần Văn Tụng: “Ngã kim Lô 

Xá Na, phương tọa Liên Ðài Tạng..” (Nay ta là Lô Xá Na, đang ngồi trên đài 

Liên Hoa...)   

Vì  có  nhiều  bộ  chú  sớ  hiện  còn  lưu  giữ  trong  các  Ðại  Tạng  Kinh  không 

thống nhất nhau về vấn đề phân ranh giới giữa quyển Thượng và quyển Hạ 

trong kinh Phạm Võng  nên chúng ta  hiện  nay không thể  lấy  giả thuyết  nào 

làm căn cứ chính xác. Ðây là một vấn đề khó phán đoán và quyết định. 

Theo các bổn kinh Phạm Võng hiện đang lưu hành thì quyển Hạ bắt đầu từ 

đoạn kinh văn: “Nhĩ thời Thích Ca Mâu Ni Phật...” Và người giảng cũng xin 

bắt đầu từ đoạn này. Xin chư Phật tử lưu ý, từ phần này trở đi, là phần chính 

thức giải thích kinh văn. 

Kinh điển gồm ba phần:   

- Tự phần. 

- Chánh Tông phần. 

- Lưu Thông phần. 

Nhưng  vì  phần  giảng  kinh  này  thuộc  về  quyển  Hạ  nên  về  mặt  hình  thức 

không hội đủ ba phần, nên tôi (pháp sư giảng kinh) vẫn phân làm ba đoạn:   

- Tự thuyết giới duyên (nhơn duyên Ðức Phật thuyết pháp). 

- Chánh thuyết giới tướng (chánh thức tuyên nói giới tướng). 

- Kết khuyến lưu thông (kết thúc và khuyên lưu hành kinh). 



---o0o--- 

 A. TỰ THUYẾT GIỚI DUYÊN (nhân duyên thuyết giới) 

 

A.1. THẬP XỨ THUYẾT PHÁP (thuyết pháp mười nơi) 

Kinh văn:   

1. Phiên âm: 

Từ câu “Nhĩ thời Thích Ca Mâu Ni Phật...” cho đến câu “...kỳ trung thứ đệ 

thập trụ xứ thuyết pháp”. 

 

---o0o--- 

 

2. Dịch nghĩa: 

Bấy  giờ,  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  từ  lúc  sơ  khởi,  hiện  thân  nơi  thế  giới 

Liên  Hoa  Ðài  Tạng,  sau  đó  qua  phương  Ðông,  đến  tại  cung  của  Thiên 

Vương,  diễn  nói  kinh  Ma  Thọ  Hóa.  Sau  rốt,  Ngài  giáng  sanh  nơi  cõi  Nam 

Diêm  Phù Ðề tại  nước Ca Di  La. Vua Tịnh Phạn  là thân phụ  và  hoàng  hậu 

Ma Gia  là sanh  mẫu. Nhũ danh của Ngài  là  Tất Ðạt Ða, Ngài  xuất  gia bảy 

năm,  ba  mươi  tuổi  thành  đạo,  hiệu  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Từ  bửu  tòa 

Kim Cương Hoa Quang, nơi đạo tràng Tịch Diệt, nhẫn đến nơi cung của Ðại 

Tự  Tại  Thiên  Vương,  trong  mười  nơi  ấy,  Ðức  Phật  tuần  tự  ngự đến  thuyết 

pháp. 



---o0o--- 

 

Lời giảng: 

Quyển  Thượng kinh  Phạm Võng chủ  yếu  thuyết  minh  việc có từ  ngàn Ðức 

Phật Thích Ca đến trăm ngàn ức Ðức Phật Thích Ca tuyên thuyết pháp môn 

Tâm Ðịa của Bồ Tát ở ngàn trăm ức thế giới trong mười phương. 

Quyển Hạ kinh Phạm Võng thuyết minh về việc Ðức Phật Thích Ca ngự nơi 

thế  giới  Ta  Bà  này,  vì  các  đại  chúng  giảng  nói  pháp  môn  Tâm  Ðịa  của  Bồ 

Tát. 

Vì thế, chữ “nhĩ thời”  (bấy  giờ) trong kinh có  nghĩa chỉ thời  gian  lúc  ngàn 

trăm  ức  Ðức  Phật  Thích  Ca  ở  trong  trăm  ngàn  ức  thế  giới  giảng  nói  pháp 

môn Tâm Ðịa đã hoàn tất. 



Chư cổ đức cũng có vị đem hai chữ “nhĩ thời” giải thích là thời gian từ nơi 

Thể  mà khởi Dụng. Nghĩa  là: Ngàn trăm  ức Phật Thích Ca từ nơi chỗ Phật 

Lô Xá Na sau khi  nghe pháp  môn Tâm Ðịa của Bồ Tát, trở  lại thị  hiện  nơi 

thế  giới Ta  Bà,  vì tất cả chúng sanh ở cõi  này tuyên thuyết pháp  môn Tâm 

Ðịa của Bồ Tát. Ðây tức là sự diệu dụng từ bản thể mà phát khởi ra. 

Năm chữ “Thích Ca Mâu Ni Phật” như mọi người đều biết là đức Giáo Chủ 

thế giới Ta Bà mà cũng là đức Bổn Sư của chúng ta. 



Thích Ca Mâu Ni Phật là đức hiệu của Phật. Phật vốn có nhiều thứ công đức 

bất đồng, thế nên đức hiệu cũng có nhiều tên khác nhau. Nhưng hiện tại gọi 

là  Thích  Ca  Mâu  Ni  thể  hiện  ý  nghĩa  Ðức  Phật  xuất  hiện  ở  thế  giới  Ta  Bà 

này,  đản  sanh  vào  giòng  họ  một  vị  vua  trong  một  quốc  độ  (chỉ  cho  xứ  Ấn 

Ðộ). Danh hiệu của Ngài do phụ hoàng và mẫu hậu đặt. Thích Ca là họ, Mâu 

Ni là tên của Ðức Phật. 

Thích  Ca  là  họ  của  hoàng  tộc,  Trung  Quốc  dịch  là  Năng  Nhân  hoặc  Năng 

Nhu, lại có chỗ dịch là Trực Lâm. 

Chữ Nhân có nghĩa là Nhẫn. Hai chữ Năng Nhân có nghĩa là Năng Nhẫn. 



Ví như có người tán thán công đức thiện hạnh của Ðức Phật, Ðức Phật quyết 

không bao giờ vì sự tán thán ấy mà thể hiện thái độ kiêu căng, tự đắc, hoan 

hỷ. Trái lại, giả sử có người phê bình những điểm không đúng của Phật, Phật 

cũng tuyệt đối không bao  giờ cảm thấy  không  vui.  Thế  nên, đối  với  những 

điều vui mừng, buồn giận, trong tâm hoàn toàn không xao động, không ảnh 

hưởng, nên gọi là Năng Nhân. 



Mâu  Ni  là  đức  hiệu  của  Thánh  Giả,  Trung  Quốc  dịch  là  Tịch  Mặc.  Ðây  là 

danh  từ  phụ  hoàng  đặt  cho  Ngài.  Sự  việc  này,  trong  kinh  đề  cập  như  vầy: 

“Chính lúc Bổn Sư Thích Ca còn làm vị Thái Tử. Lần nọ, Ngài tham dự đại 

hội của triều đình do hoàng tộc Thích Ca tổ chức. Khi đại hội sắp khai mạc, 

vì số người tham dự quá đông, nên không khí đại hội ồn ào, huyên náo một 

cách dị thường. Nhưng khi Thái Tử vừa đến thì tất cả những người tham dự 

đại hội đều đột nhiên im lặng. Cả đại hội đông người như thế mà không một 

tiếng  nói  phát  ra,  tất  cả  đều  im  bặt.  Phụ  hoàng  của  Ngài  trông  thấy  cảnh 

tượng ấy, nội tâm dâng lên niềm cảm khái phi thường, liền đặt cho Thái Tử 

đức hiệu Mâu Ni”. 



Họ của  hoàng  tộc  hợp  với đức  hiệu của  Ngài  thành danh từ Thích Ca Mâu 

Ni. Bốn chữ này thông thường giải thích như vậy. 

Nhưng cũng có người đứng trên lập trường tôn giáo mà giải thích: Thích Ca 

gọi  là  Năng  Nhân,  là  tiêu  biểu  cho  tâm  đại  bi  của  Phật.  Dù  Phật  đã  chứng 

đắc Niết Bàn một cách rốt ráo, nhưng vì tâm đại bi từ mẫn, Ngài không thể 

đành lòng để cho tất cả chúng sanh trầm luân trong sanh tử, không tìm được 

phương pháp nào để được an trụ trong cảnh Niết Bàn. Cho nên, Ðức Phật dù 

đã an trụ trong cảnh Niết Bàn, lại phải từ Niết Bàn tịch tịnh, đi vào cõi sanh 

tử luân hồi cứu độ chúng sanh. 



Mâu  Ni  là  Tịch  Mặc,  biểu  thị  cho  đại  trí  của  Phật,  tượng  trưng  tâm  tịch 

nhiên, mặc nhiên của Phật. Mặc dù Ngài đi vào cõi sanh tử để cứu độ chúng 

sanh, nhưng do nơi đại trí huệ rộng sâu của Ngài, Ngài đã thấu rõ sanh tử là 

bể khổ mênh mông, hoàn toàn hư giả, không gì chân thật, dường như mộng 

huyễn. Cho nên, Ngài dù ở trong cảnh sanh tử, mà vẫn không trụ trong sanh 

tử,  không  bị  sanh  tử  làm  loạn  động,  vẫn  an  trụ  trong  cảnh  giới  tịch  nhiên, 

mặc nhiên. 



Căn cứ vào đây thì thấy rằng bốn chữ Thích Ca Mâu Ni là hình ảnh của một 

vị  Phật,  biểu  thị  đầy  đủ  tính  chất  Bi,  Trí  song  vận  của  một  bậc  Ðại  Giác. 

Ngài được tôn xưng là Thích Ca Mâu Ni chính vì như vậy. 

Tiếp theo đây, xin  giải thích ba câu: “Tùng sơ hiện  Liên  Hoa Ðài Tạng thế 

giới,  Ðông  phương  lai  nhập  Thiên  Vương  cung  trung,  thuyết  Ma  Thọ  Hóa 

kinh dĩ” – (từ lúc sơ khởi, hiện thân nơi thế giới Liên Hoa Ðài Tạng, rồi qua 

phương Ðông đến tại cung của Thiên Vương, diễn nói kinh Ma Thọ Hóa). 

Liên  Hoa  Ðài  Tạng  thế  giới  chỉ  cho  Hoa  Tạng  thế  giới  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm thường nói đến, cũng có chỗ gọi là Hoa Nghiêm Hải Tạng thế giới. 

Căn cứ theo kinh Hoa Nghiêm thuyết minh: “Hoa Tạng thế giới ở trong Ðại 

Hương Thủy Hải. Trong Ðại Hương Thủy Hải này có một thế giới mà hình 

tượng  giống  như  một  đài  hoa  sen,  cho  nên  gọi  là  Liên  Hoa  Ðài  Tạng  thế 

giới”. 

Nếu chỉ là ý nghĩa như vậy thì cũng đủ, tại sao lại phải gọi là Liên Hoa Ðài 

Tạng thế giới? 



Chúng ta  nên biết rằng, chữ Tạng  nghĩa  là ẩn chứa, bao dung,  biểu thị cho 

mười phương pháp giới được bao dung, hàm tàng trong Liên Hoa Ðài Tạng 

thế giới. Cho nên thêm chữ Tạng vào danh từ Liên Hoa Ðài và gọi đầy đủ là 

Liên Hoa Ðài Tạng thế giới. 



Trong kinh Hoa Nghiêm thuyết minh: “Hoa Tạng thế giới có nhiều lớp, hết 

lớp  này  đến  lớp  khác.  Trong  mỗi  lớp  có  hai  mươi  lớp  nữa,  đều  thuộc  Hoa 

Tạng thế giới. Cõi Ta Bà của chúng ta hiện đang cư trú thuộc về lớp thứ 13 

của  20  lớp  trong  Hoa  Tạng  Hải  thế  giới;  đồng  thời,  thế  giới  Ta  Bà  nằm  ở 

mạn Ðông của thế giới Liên Hoa Ðài Tạng nên gọi là phương Ðông”. 

Ðức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật vốn ở nơi Liên Hoa Ðài Tạng thế giới, 

nghe  đức  Lô  Xá  Na  giảng  pháp  môn  Tâm  Ðịa  của  Bồ  Tát.  Sau  khi  nghe 

xong, Ngài từ biệt Ðức Phật  Lô Xá Na, trở về phương Ðông, đến cung của 

Thiên  Vương.  Như  vậy,  thế  giới  Liên  Hoa  Ðài  Tạng  là  nơi  đức  Bổn  Sư 

Thích Ca đến, và cung của Thiên Vương là nơi Ðức Bổn Sư trở về. 

Trước tiên, Ðức Bổn Sư cáo biệt đức Lô Xá Na nên kinh nói là “sơ” (trong 

bản  Việt  văn  gọi  là  “sơ  khởi”).  Sau  đó,  Ngài  xuất  hiện  nơi  thế  giới  Ta  Bà, 

cho nên nói là “hiện” (bản Việt văn gọi là “hiện thân”). 



Ba  chữ Thiên  Vương  Cung  trong  câu:  “Lai  nhập  thiên  vương  cung  trung”, 

có chỗ nói là Ma Hê Thủ La thiên cung, nhưng đa số nói là Ðâu Suất Thiên 

Cung (cung của thiên vương cõi trời Ðâu Suất) vì căn cứ vào trong kinh nói, 

mỗi  Ðức  Phật  trước  khi  hạ  sanh  xuống  nhân  gian  thành  Phật  đều  cư  trú  ở 

cung trời Ðâu Suất. 

Ðâu Suất là tầng trời thứ tư của cõi Dục, chia ra làm hai phần:   

- Ngoại viện: là nơi cư trú của phàm phu thiên, cùng tất cả thiên nhơn thông 

thường của cõi trời Ðâu Suất. Tất cả chư vị cõi này còn thọ hưởng dục lạc. 

- Nội viện: nơi cư trú của vị Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát và tất cả Bồ Tát khác. 

Như  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  của  chúng  ta,  khi  chưa  hạ  sanh  trong 

nhân  gian,  tất  nhiên  là  cư  trú  nơi  Ðâu  Suất  nội  viện.  Ðức  Di  Lặc  Bồ  Tát 

đương  lai  hạ sanh thành  Phật,  hiện  nay Ngài cũng  vẫn cư trú  nơi Ðâu  Suất 

nội viện. 

Căn  cứ  theo  sự  giới  thiệu  trong  kinh  Phật,  chẳng  những  Bồ  Tát  Thích  Ca 

cùng  Bồ  Tát  Di  Lặc  thường  ngự  ở  Ðâu  Suất  nội  viện  để  sau  đó  hạ  sanh 

xuống  nhân  gian thành  Phật,  mà đại phàm, tối  hậu thân7 của chư vị  Bồ  Tát 

sắp hạ sanh xuống thế gian, đều an trú Ðâu Suất nội viện. 

Trong Phật pháp thường đề cập ba cõi, 28 từng trời, chư Thiên ở cõi Sắc giới 

và Vô Sắc giới. Những phần này hãy tạm gác qua, riêng cõi Dục Giới có 6 

tầng trời:   

1. Trời Tứ Thiên Vương. 

2. Trời Ðao Lợi. 

3. Trời Dạ Ma. 

4. Trời Ðâu Suất. 

5. Trời Hóa Lạc. 

6. Trời Tha Hóa Tự Tại. 

Tối hậu thân của Bổ Xứ Bồ Tát do nguyên nhân nào mà không an trú ở năm 

cõi Trời kia, lại riêng ngự nơi cõi trời Ðâu Suất Ðà? 

Ðối với vấn đề này, trong kinh từng nói rõ:   

- Chư Thiên ở ba cõi trời Tứ Thiên Vương, Ðao Lợi Thiên và Dạ Ma Thiên, 

suốt ngày chỉ đam mê say đắm trong việc hưởng thọ khoái lạc cảnh ngũ dục, 

không  bao  giờ  hay  biết,  hay  nghĩ  tưởng  đến  sự  việc  phải  làm  thế  nào  để 

thoát  ly  sanh  tử.  Cả  đến  chư Thiên  ở  cõi  trời  Hóa  Lạc  và  Tha  Hóa  Tự  Tại 

cũng để  hết tâm chí buông  lung theo cảnh ngũ dục, không biết, không  hay, 

cũng không từng nghĩ đến phải làm cách nào mong cầu thoát ly sanh tử. 

Vì lý do ấy, tối hậu thân Bồ Tát quyết không cư trú nơi các cõi ấy. Từ ngữ 

Ðâu Suất Ðà là âm Phạn, Trung Quốc dịch là Tri Túc Thiên, nghĩa là:   

- Chư thiên ở cõi trời này đều có ý niệm tri túc, tiết chế đối với sự hưởng thọ 

cảnh ngũ dục. Chư vị đối với cảnh ngũ dục không chìm đắm, say mê, cũng 

không buông lung theo chúng. 

- Chư  thiên  phàm  phu  ở  cõi  này  còn  được  như thế,  nói  chi  đến  nội  viện  là 

nơi cư trú của Thánh Nhân, đương nhiên không bao giờ bị cảnh ngũ dục làm 

mê hoặc. 

Vì lẽ đó, tối hậu thân Bồ Tát đều cư trú nơi Ðâu Suất thiên cung. 

Lại có một thuyết nữa:   

- Ba cõi bên dưới của Dục Giới thì cực kỳ buông  lung theo  ngũ dục, trong 

khi hai cõi Trời bên trên thì căn cơ lại quá ám độn. Chư Thiên cõi Trời Ðâu 

Suất  ly  khai  được  cả  hai  thứ  đại  hoạn  nói  trên.  Vì  thế,  Bồ  Tát  đã  sợ  nơi 

buông lung, chán nhàm nơi độn căn, cho nên chỉ cư trú ở Ðâu Suất nội viện, 

mà không cư trú nơi các cõi Trời khác. 



Tối hậu thân Bồ Tát an trú trong cung thiên vương Ðâu Suất nội viện, không 

phải ở yên trong ấy, đợi đến ngày hạ sanh xuống nhân gian thành Phật, mà là 

ngự trong  ấy,  chủ  yếu  vì  chư Bồ  Tát  và  tất  cả  chúng  sanh  được  vãng  sanh 

lên Nội Viện, giảng nói Phật Pháp. 



Cho nên chúng ta thấy trong Phật Pháp từ trước đến nay vẫn đều thường đề 

cập đến thuyết Ðâu Suất Tịnh Ðộ, khuyên mọi người phát nguyện vãng sanh 

Ðâu  Suất  Tịnh  Ðộ,  để  được  thân  cận  với  đức  Di  Lặc  Bồ  Tát  đương  lai  hạ 

sanh. Vì thế, chư cổ đức Trung Quốc vãng sanh lên Ðâu Suất nội viện cũng 

rất nhiều. 



Ðức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  sau  khi  từ  biệt  Ðức  Phật  Lô  Xá  Na, 

trước  tiên  Ngài  đến  cung  của  thiên  vương  ở  thế  giới  Ta  Bà,  nơi  phương 

Ðông của Hoa Tạng thế giới, thuyết pháp hóa độ chúng ma, khiến cho chúng 

tiếp thọ được sự giáo hóa. 



Ma tiếng  Ấn Ðộ  gọi  là Ma  La, Trung Quốc dịch  là Sát Giả;  nghĩa  là  nó có 

khả  năng  sát  hại  huệ  mạng  của  chúng  sanh,  khiến  cho  thân  tâm  của  chúng 

sanh không thể được tự tại. 



Phật pháp không đề cập đến Ma thì thôi, nếu đề cập đến thì đều nhắm vào ý 

nghĩa không tốt. Vì các thứ này hay nhiễu loạn sự tu hành của hành giả. Nếu 

căn cứ vào bản ý của Thiên Ma mà nói thì yêu cầu tối đại của chúng là muốn 

cho tất cả chúng sanh đều thành quyến thuộc của chúng. 

Nếu chúng sanh nào cứ mải lặn ngụp trong tam giới, không có ý niệm nghĩ 

đến pháp xuất ly thì chúng ma đối với chúng sanh ấy rất là khách khí (tử tế, 

cung kính, khiêm nhường, vị nể...). Nếu người đó có yêu cầu việc chi thì Ma 

có  khả  năng  cung  cấp  cho  đầy  đủ.  Nếu  muốn  hưởng  thọ  sự  khoái  lạc,  nó 

cũng đem sự khoái lạc cấp cho. 



Nhưng nếu chúng sanh nào có tâm niệm mong cầu thoát ly tam giới, ly khai 

khỏi  quyền  hạn  của  Ma,  không  chịu  làm  quyến  thuộc  của  chúng;  lúc  đó, 

chúng sẽ bắt đầu  lộ  ra bộ  mặt  dữ tợn, cực  lực  ngăn trở  và phá  hoại, không 

chút  vị  nể,  làm  cho chúng sanh ấy không  còn cách  nào có thể thoát  ly tam 

giới, vĩnh viễn ở trong quyền quản chưởng của chúng. 



Phật giáo nói đến Ma đương nhiên là rất nhiều. Nhưng khi Ðức Phật ở trong 

cung của Thiên Vương giảng kinh Ma Thọ Hóa, chủ ý của Ðức Phật là khắc 

phục chúng Ma. Nghĩa là: Dùng các thứ ngôn giáo để chỉ dạy chúng Ma và 

cảm  hóa  Ma  chúng,  khiến  cho  chúng  tiếp  thọ  được  sự  giáo  hóa  của  Phật, 

không còn làm những việc nhiễu loạn các hành giả trong Phật pháp. 



Ðức  Phật  ở  trong  cung  của  thiên  vương  nói  kinh  Ma  Thọ  Hóa  xong,  khiến 

các Ma chúng tiếp thọ được sự giáo hóa của Ngài rồi, sau đó, Ðức Phật mới 

hạ sanh xuống Nhân gian và ở nơi thế gian này thành Phật. 



Nơi  đây,  có  một  vấn  đề  cần  phải  giải  thích  rõ:  Thông  thường  nói  khi  Ðức 

Phật ở dưới cội Bồ Ðề hàng phục được chúng Ma rồi thành đạo. Tại sao hiện 

tại, kinh này nói Ðức Phật ngự trong cung của thiên vương nói kinh Ma Thọ 

Hóa? Nếu Ma ở trong cung của thiên vương đã tiếp thọ sự giáo hóa của Phật 

rồi thì khi đức Thích Tôn thành Phật ở nhân gian, sao lại còn phải hàng phục 

Ma nữa? Lại còn có Ma gì để hàng phục? 

Ðể giải đáp nghi vấn này, chúng ta nên biết:   

- Ma có rất nhiều, không phải là một hay hai con Ma mà thôi, nên biết rằng: 

phía trước, phía sau, hai bên của hành giả, không lúc nào là không có ma. 

- Ma luôn ở sát bên để dòm ngó. Cho nên, trong cung của Thiên Vương dù 

đã hàng phục Ma vương, nhưng đến khi xuất hiện ở thế gian, trước khi thành 

Phật, Ðức Phật vẫn còn phải hàng phục chúng Ma. 



Tuyệt  đối  không  nên  nói  rằng  Ðức  Phật  ở  trong  cung  của  Thiên  Vương  đã 

khiến  cho  Ma  Vương  tiếp  thọ  được  sự  giáo  hóa  thì  lúc  ở  nhân  gian  thành 

Phật, Phật không cần hàng phục chúng Ma nữa! Phật biết rằng ở nhân gian 

cũng có chúng ma cần phải khắc phục. Ngay khi Ðức Phật ở dưới cội Bồ Ðề 

đã hàng phục ma rồi, nhưng không thể nói là ở nhân gian do vậy mà không 

còn Ma. 



Sự thật vẫn còn rất nhiều Ma, bằng chứng là sau khi Phật diệt độ, lúc quý đệ 

tử kiết tập Pháp Tạng, vẫn từng bị Ma xuất hiện quấy rối. Nếu như tất cả các 

chúng  ma  bị  hàng  phục  rồi,  thì  lúc  kiết  tập  Pháp  Tạng,  chư  đệ  tử  Phật  đâu 

còn bị Ma đến quấy phá nữa. Tuy rằng, các ma ở cung thiên vương cũng như 

dưới cội Bồ Ðề đã được Ðức Phật vận dụng sức đại từ bi, đại trí huệ, đại tinh 

tiến  mà  hàng  phục  chúng.  Cho  nên  dù  có  đến  đời  vị  lai,  Ma  vẫn  còn  xuất 

hiện để phá rối. Ðó là những chúng Ma chưa được Phật giáo hóa. 

Riêng  về  kinh  Ma  Thọ  Hóa,  Phật  giảng  ở  trong  cung  thiên  vương;  về  mặt 

nội dung, Phật giảng những gì chúng ta không biết được vì chưa được truyền 

sang Trung Quốc. 



Nói đến Ma thì có nhiều thứ Ma, không phải chỉ Ma ở bên ngoài. Y cứ theo 

trong Du Già  Bồ Tát Giới  giảng  rõ rằng:  “Bao nhiêu  những  thứ  lợi dưỡng, 

danh  dự, cung  kính, phóng dật, keo kiết, bỏn  xẻn,  ham  muốn,  tức  giận,  giả 

dối, kiêu ngạo v.v... đều là Ma”. 

Ngoài  ra  trong  Pháp  Tướng  Duy  Thức  Học  cũng  nói  rõ  có  nhiều  thứ  Ma 

như:   

- Tham, sân, si: Ba thứ này trong kinh thường gọi là Tam Ðộc, vì nó làm hại 

tất  cả  thiện  căn  của  chúng  sanh.  Nó  là  ba  thứ  tương  phản  với  ba  thứ  thiện 

căn: vô tham, vô sân, vô si. 

- Mạn (ngã mạn). 

- Nghi (không quyết định được chân giả, phải trái). 

-  Ác  kiến  (chủng  loại  này  chia  làm  năm  thứ:  thân  kiến,  biên  kiến,  tà  kiến, 

kiến thủ và giới cấm thủ). 

Sáu  thứ  ma  vừa  kể  trên  thuộc  về  Ma  căn  bản,  còn  hai  mươi  thứ  sau  đây 

thuộc về ma chi mạt (chi mạt: cành, ngọn cây), bao gồm:   

1. Phẫn (giận). 

2. Hận (tâm ấp ủ sự tức giận không quên). 

3. Phú (có tội lỗi mà che giấu, không chịu phát lồ sám hối). 

4. Não (đối với nghịch cảnh, tâm phát sinh sự nóng nảy, bực tức). 

5. Tật (thấy người hơn mình sanh lòng ganh ghét). 

6. Xan (có của cải, tiền tài sanh tâm keo kiết, cất giấu, không bố thí). 

7. Cuống (đối với mọi người giả dối, không chân thật). 

8. Siểm (dua nịnh mọi người). 

9. Hại (có ác ý làm tổn hoại loài hữu tình). 

10. Kiêu (kiêu căng, ngạo mạn). 

11. Vô tàm (tự mình có lỗi mà không biết hổ thẹn). 

12. Vô quý (bản thân có lỗi mà đối với người khác không biết hổ thẹn). 

13. Trạo cử (nội tâm loạn động, lăng xăng). 

14. Hôn trầm (tâm hồn không sáng suốt, tỉnh táo). 

15. Bất tín (không có niềm tin chánh đáng). 

16. Giải đãi (lười biếng, không siêng năng). 

17. Phóng dật (buông lung theo bản năng). 

18. Thất niệm (không giữ được chánh niệm). 

19. Tán loạn (tâm không ổn định). 

20. Bất chánh tri (hiểu biết sai lầm). 

Sáu thứ ma căn bản và 20 thứ ma chi mạt trong Duy Thức Học vừa kể trên 

hằng ngày chúng ta cần phải kiểm điểm, mỗi khi chúng vừa xuất hiện trong 

tâm đều phải lập tức khắc phục. 



Ở đây lại còn một vấn đề cần giải thích nữa:   

Hàng thiên nhơn ở cung trời Ðâu Suất thường tu tập Thiền Ðịnh, hỷ túc, vốn 

không bị  ma  nhiễu  loạn,  nên đương  nhiên không có  ma để  hàng phục. Thế 

nhưng tại sao trong kinh văn lại nói Ðức Phật ngự trong cung Thiên vương, 

nơi cõi trời Ðâu Suất, giảng nói kinh Ma Thọ Hóa? Hơn nữa, thông thường 

khi nói đến Thiên Ma, không phải chỉ cho Thiên Ma ở cõi trời Tha Hóa Tự 

Tại  mà  chính  là  chỉ  cho  Thiên  Ma  ở  cõi  trời  Ma  Hê  Thủ  La.  Như  vậy,  về 

điểm này không có sự thống nhất, làm sao có thể hội thông được? 



Nên biết cung trời Ðâu Suất trong kinh văn là nơi ở giữa cõi trời Lục Dục và 

Phạm Thế, nhưng vì Ðức Phật thường chủ trương theo Lý Trung Ðạo nên dù 

Ngài ngự ở cung Thiên Vương nơi cõi trời Ðâu Suất thì thật ra cung của Ma 

vương  cũng  ở  trong  đó.  Vì  vậy,  khi  nói  Phật  ngự  trong  cung  của  Thiên 

Vương giảng nói kinh Ma Thọ Hóa thì không có gì nghịch lý. 



Ngay đến  như cung điện của Thiên Vương cõi trời Ma Hê Thủ  La từ trước 

đến nay cho là thuộc phạm vi cõi trời Tứ Thiền, nhưng trời Tứ Thiền là tột 

đỉnh  của  Sắc  Giới,  tổng  cộng  có  chín  tầng,  phía  trên  là  cõi  Ngũ  Bất  Hoàn 

Thiên8, nơi cư trú của Ðệ Tam Quả Thánh Nhân. Lẽ tất nhiên là không bao 

giờ có Ma ở cõi ấy, đến như trên đảnh của Sắc Giới lại có cung điện của đức 

Tỳ Lô Xá Na. Chư đại Bồ Tát thường tụ hợp trong ấy và cũng không bao giờ 

có Ma. Cho nên có người cho rằng Ðức Phật ngự trong cung của Ma Vương, 

trên cõi trời  Tha  Hóa  Tự Tại  giảng  nói kinh Ma  Thọ  Hóa  này,  rồi sau  mới 

vào Ðâu Suất nội viện. 



Nhưng  cũng  có  người  cho  rằng  Ðức  Thích  Tôn  sau  khi  từ  biệt  đức  Lô  Xá 

Na, đích xác là Ngài vào trong cung của Thiên Vương cõi trời Ðâu Suất. Lúc 

ấy, những Ma vương có đầy đủ nhân duyên được độ thoát đã thuần thục, tự 

động đi vào cung của Thiên Vương cõi trời Ðâu Suất để tiếp thọ sự giáo hóa 

của Phật. Thuyết này được đa số thừa nhận nên hiện tại tôi cũng chấp nhận 

lối giải thích này. 



Khi Ðức Phật ở trong cung của Thiên Vương giảng kinh Ma Thọ Hóa xong, 

Ngài  chuẩn  bị  giáng  sanh  xuống  cõi  nhân  gian  của  chúng  ta  đang  cư  trú. 

Nhưng  trước  khi  hạ  sanh,  thoạt  tiên,  Ngài  dùng  Thiên  Nhãn  quan  sát  cảnh 

nhân  gian,  thấy  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  những  kẻ  tạo  ác  nghiệp  thì  nhiều, 

mà  tu  theo  thiện  pháp  thì  ít.  Do  đó,  bị  các  thứ  khổ  não  vây  quanh  và  đánh 

phá. 



Nội  tâm  của  Ngài  cảm  thấy  xúc  động  tột  cùng,  Ngài  tự  nghĩ  nên  hạ  sanh 

xuống thế gian để cứu độ chúng sanh sớm được ngày nào càng tốt, để giúp 

chúng  sanh  tất  cả  đều  được  hưởng  hạnh  phúc  an  lạc.  Vẫn  biết  rằng  trong 

pháp giới chúng sanh, có người căn cơ nghiệp chướng nặng nề, không dễ gì 

giáo  hóa.  Nhưng  cũng  có  những  kẻ  căn  cơ  đã  thuần  thục,  có  thể  hóa  độ 

được.  Cho  nên,  Ngài  quyết  định:  Trước  tiên  phải  hạ  sanh  ở  nhân  gian  để 

giáo  hóa  những  chúng  sanh  có  thể  tiếp  thọ  được  sự  giáo  hóa,  khiến  cho 

chúng sanh đó được giải thoát. 



Ngài  lại  vì  những  chúng  sanh  khó  hóa  độ,  làm  nhơn  duyên  được  độ,  để 

mong cho chúng  gieo trồng thiện căn  giải  thoát ở cõi đời  vị  lai. Ðồng thời, 

Ngài lại vì muốn cho sự độ sanh được thuận lợi, nên quán sát kỹ năm việc:   

1. Quán sát căn cơ tất cả chúng sanh trong nhân gian, xem tất cả đã rốt ráo 

thuần thục hay không. 

2. Quán sát thời cơ Ngài hạ sanh ở nhân gian và thành Phật đã thật đúng lúc 

hay chưa đúng lúc. 

3.  Quán  sát  tất  cả  quốc  độ  trong  nhân  gian  một  cách  tường  tận,  xem  Ngài 

nên sanh vào quốc độ nào. Vấn đề lựa chọn quốc độ để hạ sanh, không phải 

căn cứ vào tiêu chuẩn giàu có, cường thịnh, mà căn cứ vào tiêu chuẩn quốc 

độ nào nằm ở vị trí trung tâm để thuận tiện cho việc khai hóa. 

4.  Quán  sát  chủng  tánh  trong  nhân  gian  một  cách  rốt  ráo,  xem  chủng  tánh 

nào  cao  quý,  thù  thắng  để  thọ  sanh.  Vì  chúng  sanh  ở  thế  gian  đều  có  quan 

niệm  những  người  thuộc  dòng  dõi  cao  quý,  nói  chuyện  hay  giảng  đạo  dễ 

được  mọi  người  tiếp  thọ.  Vì  thế,  nếu  hạ  sanh  vào  trong  chủng  tộc  tầm 

thường, khi giảng đạo hoặc nói chuyện, người khác không tiếp thọ, thì mất ý 

nghĩa hạ sanh ở nhân gian để giáo hóa chúng sanh. 

5. Quán sát tất cả nam nữ trên thế gian, rốt ráo xem người nào có đủ tư cách 

làm cha mẹ mình. 

Sự  quán  sát  của  Phật  đã  kết  thúc,  Ngài  thấy  rõ  căn  cơ  của  chúng  sanh  đã 

thuần  thục,  thời  cơ  hạ  sanh  đã  đúng  lúc,  nước  Ca  Di  La  là  trung  tâm  điểm 

của thế giới, dòng họ Sát Ðế Lợi là thuộc về chủng tộc cao quý, Tịnh Phạn 

đại vương và Ma Gia hoàng hậu có thể kham nhận làm cha mẹ của mình. 

Sự quán sát đã kết thúc, Ðức Phật quyết định hạ sanh nơi nước Ca Di La của 

châu  Nam  Diêm  Phù  Ðề,  thọ  sanh  nơi  mẫu  thân  là  Ma  Gia,  phụ  thân  tự  là 

Bạch Tịnh, danh  hiệu của Ngài  gọi  là Tất Ðạt (câu  này bổn Việt Văn dịch: 

“Nhũ danh của Ngài là Tất Ðạt Ða”). 



Thế giới của chúng ta hiện đang cư trú, trong kinh chia làm 4 đại bộ châu:   

- Phía Ðông là Ðông Thắng Thần Châu. 

- Phía Tây là Tây Ngưu Hóa Châu. 

- Phía Bắc là Bắc Câu Lô Châu. 

- Phía Nam là Nam Thiệm Bộ Châu. 

Nam Thiệm  Bộ Châu cũng  là địa phương  hiện tại chúng ta đang cư trú, có 

chỗ  dịch  là  Nam  Diêm  Phù  Ðề.  Theo  trong  kinh  điển  thuyết  minh,  chẳng 

những đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni giáng sanh ở châu Nam Diêm Phù Ðề 

trong nhân gian này, mà tất cả chư Phật trên thế giới này đều giáng sanh và 

thành Phật ở cõi Nam Diêm Phù Ðề này. 



Nam  Diêm  Phù  Ðề  là  tiếng  Ấn  Ðộ,  Trung  Hoa  dịch  là  Thắng  Kim.  Theo 

tương truyền, phía Bắc châu Diêm Phù Ðề có một đại thọ thật cao lớn, gọi là 

Diêm  Phù  Ðề  thọ.  Dưới  đại  thọ  ấy  có  một  con  sông  lớn,  cát  trong  sông  ấy 

toàn là màu tử kim, là thứ kim trấp (nước vàng), từ trên đại thọ chảy ra mà 

thành cát tử kim. Như thế, chúng ta biết đại thọ này là do nơi con sông lớn 

mà có tên, và châu Diêm Phù Ðề là do đại thọ mà đặt tên. 

Tại vì sao chư Phật đều xuất hiện ở châu Diêm Phù Ðề mà thành Phật? 

Việc  này  trong  kinh  A  Hàm,  Ðức  Thế  Tôn  từng  dạy  rõ:  Châu  Nam  Diêm 

Phù  Ðề  trong  nhân  gian  có  ba  đặc  điểm,  mà  ba  châu  khác  không  sánh  kịp. 

Ba đặc điểm ấy như sau:   

- Phạm  hạnh thù thắng: Phạm  hạnh  là tu tập hạnh thanh tịnh. Do nơi tu tập 

hạnh  thanh  tịnh  này  mà  khiến  cho  thân  tâm  của  mỗi  cá  nhân  được  tập  hợp 

với  lý  thanh  tịnh,  thậm  chí  còn  làm  những  việc  hữu  ích  cho  nhân  quần  xã 

hội. Tinh thần đạo đức của nhân loại chính do nơi đây mà được phát triển và 

điểm đặc sắc của con người, gọi là bản chất Người, cũng từ nơi đây mà được 

biểu lộ đầy đủ. 

- Ức niệm thù thắng: “Ức niệm” nghĩa là đối với những việc đã kinh nghiệm 

có công  năng  lưu giữ trong tâm, bỗng  nhiên  một  lúc  nào đó có thể ghi  nhớ 

lại rõ ràng. Chính vì chúng ta có khả năng ghi nhớ những việc dĩ vãng, nên 

đối với lịch sử, văn hóa, chúng ta có thể bảo tồn, và từ trong ký ức tích lũy 

kinh nghiệm, chúng ta có thể khai phát trí huệ để giải quyết mọi vấn đề. 

- Tinh tấn thù thắng: Người ở châu Nam Diêm Phù Ðề có tinh thần nhẫn nại 

đặc biệt trước  những  khó khăn, khổ  nhọc. Trong  bất cứ  hoàn cảnh  dù khắc 

nghiệt  thế  nào,  hay  tình  trạng  sinh  sống  cơ  cực  cỡ  nào,  họ  đều  có  thể  vận 

dụng tất cả nghị lực khắc phục và vô cùng tinh tấn, hướng về mục tiêu của 

mình đã nhắm đến. Nếu chưa đạt đến mục đích, họ quyết không dừng nghỉ. 

Có thể nói, đây chính là điểm ưu thắng tối đại của loài người ở Nam Thiệm 

Bộ Châu. 



Ngoài ba đặc điểm nói trên, cõi Nam Diêm Phù Ðề còn có một thắng duyên 

cực tốt mà cả ba châu kia không hề có. Ðó là chư Phật xuất thế, thành Phật 

trong nhân gian, đều ở Nam Thiệm Bộ Châu. 

Phẩm Ðẳng Kiến trong kinh Tăng Nhứt A Hàm thuyết minh: “Chư Phật Thế 

Tôn  giai  xuất  nhân  gian,  chung  bất  tại  thiên  thượng  thành  Phật  giả”  (chư 

Phật Thế Tôn đều xuất hiện và thành Phật tại thế gian, không bao giờ ở thiên 

giới mà thành Phật vậy). 

Căn  cứ  theo  Phật  pháp  Tiểu  Thừa,  thì  không  có  một  Ðức  Phật  nào  thành 

Phật ở trên cõi trời. Chư vị luôn xuất thế nơi cõi Diêm Phù Ðề và thành Phật 

cũng tại cõi nhân gian này. 



Vì thế chúng sanh ở Nam  Thiệm  Bộ Châu đặc biệt có  rất  nhiều cơ  hội  gặp 

Phật cũng như nhân duyên nghe pháp cũng rất thù thắng. Cho nên làm người 

trên thế  gian  được sanh ở châu Nam  Diêm  Phù Ðề,  nói theo  lãnh  vực  Phật 

pháp, người ấy rất có phước báo và đầy đủ thiện căn thù thắng vậy. 



Châu Nam Diêm Phù Ðề là một châu rất rộng lớn và có rất nhiều quốc gia. 

Khi  một  vị  Phật  giáng  sanh,  không  phải  tùy  tiện  bất  cứ  nơi  nào  Ngài  cũng 

giáng sanh được, mà cần phải xuất hiện nơi trung tâm điểm của Nam Châu 

để biểu thị Ðức Phật thường an trú trong lý Trung Ðạo. Trung tâm điểm của 

Nam Diêm Phù Ðề này dưới sự quan sát của Phật nhãn, chính là nước Ca Tỳ 

La Vệ (Ca Di La), Trung Quốc dịch là Hoàng Phát (tóc vàng). Có hai lối giải 

thích từ ngữ này:   

- Tương truyền rằng vào thuở xa xưa, nơi nước Ca Di La này có một vị tiên 

nhơn tóc vàng tu hành. Từ đó về sau, con cháu nhiều đời sau này của Hoàng 

Phát tiên nhơn tiếp tục cư trú nơi đấy, nên gọi nước này là Hoàng Phát. 

-  Thông  thường  mọi  người  cho  rằng  trong  năm  màu  (đen,  trắng,  xanh,  đỏ, 

vàng) thì hoàng sắc (màu vàng) là biểu thị cho lý Trung Ðạo. Và quốc hiệu 

Ca  Di  La,  người  Trung  Quốc  dịch  là  Hoàng  Phát,  là  nhắm  vào  nguyên  lý 

Trung Ðạo này vậy. 



Về lãnh vực lịch sử, xưa kia người Ấn Ðộ thuộc chủng tộc Nhã Lụy An. Suy 

cứu về nguồn gốc phát tích của chủng tộc này từ phương Ðông hay phương 

Tây  đến,  các  nhà  sử  học  tranh  luận  nhiều,  nhưng  chưa  đi  đến  kết  luận. 

Nhưng theo ý nghĩa phiên dịch danh từ Hoàng Phát thì chủng tộc của nước 

Ca  Di  La  chúng  ta  nên  đồng  ý  rằng  đó  là  người  Hoàng  chủng  ở  Ðông 

phương, không phải  là  người bạch chủng  Nhã  Lụy An từ phương  Tây đến. 

Trong giống người Hoàng chủng đã xuất sanh một bậc Ðại Giác Thánh Giả 

vĩ đại như thế, đấy là một điều chúng ta phải hết sức vui mừng và hân hạnh! 

Chính khi đức Bổn Sư Thích Tôn ở cung của Thiên Vương sắp hạ sanh nơi 

Diêm Phù Ðề, Ngài đã từng quán sát xem người nào xứng đáng làm cha mẹ 

mình, thì thấy chỉ có Ma Gia phu nhân kham làm sanh mẫu, Bạch Tịnh Phạn 

Vương kham làm nghiêm phụ. 



Hai  chữ  “Ma  Gia”  nói  cho  đủ  phải  là  Ma-ha  Ma  Gia,  Trung  Quốc  dịch  là 

Ðại  Huyễn  Thuật,  có  chỗ  gọi  là  Ðại  Trí  Mẫu.  Tương  truyền,  đức  Ma  Gia 

chẳng những làm Phật mẫu của đức Thích Ca mà còn có thể làm mẹ của chư 

Phật do vì Ngài có thể thành tựu pháp môn Ðại Nguyện Trí Giải Thoát của 

Bồ Tát, dùng Ðại Trí Huyễn Thuật thường làm mẹ chư Phật. 

Ðến  như  vấn  đề  nhập  thai  của  Bồ  Tát,  theo  chỗ  kiến  giải  của  Ðại  và  Tiểu 

thừa không thống nhất nhau. 

- Theo kiến giải của Tiểu thừa thì Bồ Tát ngự trên đại bạch tượng vương, từ 

hông phía bên mặt của mẹ mà nhập thai, và cũng an trụ ở hông phía hữu. 

- Theo kiến giải của Ðại Thừa thì Bồ Tát ngự trên một lâu các bằng gỗ chiên 

đàn mà nhập thai. 

Hai  lối  giải  thích  trên  hoàn  toàn  khác  nhau.  Tên  của  phụ  thân  Ðức  Phật, 

Trung Quốc dịch là Bạch Tịnh Phạn Vương, Ấn Ðộ gọi là Duyệt Ðầu Ðàn, 

là  quốc  vương  nước  Ca  Di  La  đương  thời.  Ðức  Thế  Tôn  xuất  hiện  ở  nhân 

gian không phải sanh vào trong gia đình của người tầm thường, mà là sanh 

vào  cung  vua  làm  Thái  Tử.  Sau  khi  Thái  Tử  đản  sanh,  phụ  hoàng  và  mẫu 

hậu đặt tên cho Ngài là Tất Ðạt Ða. 

Danh từ Tất Ðạt Ða, Trung Quốc dịch theo hai nghĩa:   

- Ðốn Kiết9: biểu thị ý nghĩa khi Ðức Phật đản sanh, bỗng nhiên tất cả những 

điềm tốt lành đều cùng trong một lúc hiện ra. 

- Nhứt  Thiết  Nghĩa  Thành:  biểu  thị  ý  nghĩa  Ðức  Phật  xuất  hiện  ở  thế  gian 

này,  ở  nơi  thế  tục  làm  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  muốn  thành  tựu  thì 

không  điều  gì  chẳng  thành  tựu.  Nếu  xuất  gia  làm  bậc  Pháp  Vương  muốn 

thành tựu thì không pháp nào chẳng thành tựu. Vì thế nên gọi là Tất Ðạt Ða. 

(Xin  Phật  tử  lưu  ý:  Từ  đoạn  này  về  sau,  những  phần  chúng  tôi  để  trong 

ngoặc  đơn  chính  là  phần  dịch  nghĩa  theo  Giới  Bổn  Việt  văn,  chúng  tôi  sẽ 

không lập những chữ “theo Giới Bổn Việt văn” mỗi khi dịch nghĩa nữa). 

Như trên đã giải thích nguyên văn trong kinh, từ câu “nhĩ thời Thích Ca Mâu 

Ni Phật...” cho đến “nhũ danh Tất Ðạt Ða”. Giờ đây, xin giải thích tiếp:   

 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

“Thất tuế xuất gia, tam thập thành đạo, hiệu ngô vi Thích Ca”. 

2. Dịch nghĩa:   

Bảy  năm  xuất  gia,  ba  mươi  tuổi  thành  đạo,  hiệu  Ngài  là  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật. 

Lời giảng:   

Từ  trước  đến  nay  một  vấn  đề  quan  hệ  đến  tuổi  tác  của  Ðức  Phật  khi  Ngài 

xuất gia. Từ trước đến nay, trong kinh thường có hai thuyết:   

- Một số kinh cho rằng Ðức Phật xuất gia lúc mười chín tuổi. 

- Một số khác cho rằng Ðức Phật xuất gia lúc hai mươi chín tuổi. 

Hai  thuyết  này  đều  căn  cứ  vào  Thánh  Giáo  hẳn  hoi.  Ngay  trong  Giới  Bổn 

hiện  tại khẳng  định  rằng Ðức Phật  xuất  gia vào  lúc bảy tuổi. Ðiều  này khó 

tránh khỏi sự hoài nghi của mọi người. 



Căn cứ vào tiểu sử Ðức Phật: Sau khi Ðức Thế Tôn đản sanh, lúc Ngài bảy 

tuổi mới bắt đầu đọc sách thì làm sao có thể nói là đi xuất gia. Hơn nữa, sau 

khi Ngài kết hôn, Ngài mới thể ngộ sự vô thường, thống khổ của nhân loại. 

Do đó, Ngài động mối từ tâm, quyết bỏ hẳn ngai vàng, điện ngọc đi xuất gia 

để tầm đạo, cứu độ chúng sanh. 



Y cứ theo sử liệu thì Tất Ðạt Ða thái tử, năm mười bảy tuổi kết hôn với công 

chúa  Gia  Du  Ðà  La.  Dù  cũng  có  nơi  nói  là  mười  chín  hoặc  hai  mươi  tuổi. 

Thậm chí có chỗ nói là Thái Tử kết hôn trước năm mười sáu tuổi. Dù Ấn Ðộ 

là một nước nhiệt đới, con người ở đấy phát dục sớm, nhưng có sớm thế nào 

thì  cũng  không  thể  có  chuyện  kết  hôn  lúc  bảy  tuổi.  Vì  bảy  tuổi  thì  lúc  bấy 

giờ thái tử còn là một tiểu hài, làm sao nói đến chuyện kết hôn? 



Hơn nữa, vấn đề cho rằng Ðức Phật thành đạo vào lúc ba mươi hay ba mươi 

lăm tuổi, trong kinh cũng có nhiều thuyết bất đồng. Dù là thuyết nào, nhưng 

nếu cho rằng Ðức Phật bảy tuổi xuất gia, ba mươi tuổi thành đạo, có nghĩa là 

Ðức Phật xuất gia hơn hai mươi năm, sau mới thành đạo Vô Thượng Chánh 

Ðẳng  Chánh  Giác.  Trong  khi  đó,  các  kinh  thông  thường  đều  nói  rằng,  sau 

khi Phật xuất gia, Ngài tu khổ hạnh sáu năm thì thành Phật. So lại với những 

điều các thuyết bên trên đã nói thì hoàn toàn không hợp lý và hợp nhất. Do 

vậy,  giả  thuyết  bảy  tuổi  xuất  gia,  lẽ  tự  nhiên  đã  khiến  cho  mọi  người  hoài 

nghi.  Cũng  từ  đó,  chư  cổ  đức  có  vị  cho  rằng  “bảy  tuổi  xuất  gia”  nên  nói 

ngược lại là “xuất gia bảy năm”; tức là: ý nói Thái Tử sau khi xuất gia bảy 

năm mới thành Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 



Thuyết  vừa  nêu  trên,  chúng  ta  thấy  rằng  hợp  lý  hơn  cả.  Vì  nếu  căn  cứ  vào 

thuyết  cho  rằng  Ðức  Phật  hai  mươi  chín  tuổi  xuất  gia,  ba  mươi  lăm  tuổi 

thành Ðạo, trước sau cách nhau bảy năm, thì vấn đề nói “bảy tuổi xuất gia” 

nên đảo lại là “xuất gia bảy năm”, chúng ta nên hoàn toàn chấp nhận. 

* Riêng đối với thuyết cho rằng: Ðức Phật hai mươi chín tuổi xuất gia, hiện 

tại xin trích dẫn trong một số kinh điển để chứng minh:   

- Trong kinh Niết Bàn viết bằng tiếng Pali, phái Nam Tông thuyết minh: “Tu 

Bạt! Ngã nhị thập cửu tuế xuất gia cầu thiện” (Này Tu Bạt! Ta lúc hai mươi 

chín tuổi xuất gia để cầu thiện pháp). 

-  Kinh  Trường  Hàm  Du  Hành  của  Bắc  Tông  thuyết  minh:  “Ngã  niên  nhị 

thập cửu xuất gia cầu thiện đạo” (Ta lúc hai mươi chín tuổi xuất gia để cầu 

thiện đạo). 

- Trong kinh Ðại Thừa Ðại Bát Niết Bàn thuyết minh: “Tu Bạt Ðà! Ngã niên 

nhị thập hữu cửu xuất gia học đạo” (Này Tu Bạt Ðà! Lúc ta hai mươi lẻ chín 

tuổi xuất gia học đạo). 

Trong  Luật Ðiển bộ  Tạp Sự  Luật của Nhứt Thiết  Hữu  Bộ, quyển 38 thuyết 

minh: “Ngã niên nhị thập cửu xuất gia cầu thiện pháp” (lúc Ta hai mươi chín 

tuổi xuất gia cầu thiện pháp). 

Ngoài  ra,  còn  các  kinh  như  Tăng  Nhứt  A  Hàm,  Trường  A  Hàm,  Trung  A 

Hàm đều nói: Ðức Thích Tôn xuất gia lúc hai mươi chín tuổi. 



* Về  giả thuyết  nói Ðức Phật  xuất  gia  lúc mười chín tuổi thì có kinh,  luận: 

Kinh Tu Hành Bổn Khởi, kinh Thái Tử Thoại Ứng, kinh Quá Khứ Hiện Tại 

Nhân Quả, Ðại Trí Ðộ Luận v.v... 

Trong  bộ  Tây  Vực  Ký  của  Huyền  Trang  Pháp  Sư  cũng  thuyết  minh:  “Du 

thành xuất gia, thời diệc bất định, hoặc vân Bồ Tát niên thập cửu, hoặc vân 

nhị thập cửu” (Thời điểm vượt thành xuất gia của Bồ Tát không thống nhất, 

có chỗ nói là mười chín tuổi, có nơi nói là hai mươi chín tuổi). 

Dù có đến 2 thuyết như vậy, nhưng Phật giáo đồ trên thế giới hiện nay đều 

thừa nhận sự kiện Ðức Phật xuất gia lúc hai mươi chín tuổi. 

Ðối  với  thuyết  này,  kinh  Vị  Tằng  Hữu  Nhân  Duyên  cũng  có  một  đoạn  ghi 

như vầy:   

“Một hôm, Ðức Phật sai tôn giả Mục Kiền Liên đi về hoàng cung để độ La 

Hầu La xuất gia, tôn giả vâng lời Phật dạy, trở về hoàng cung để thăm dò ý 

kiến của công chúa Gia Du Ðà La. 

Biết được sự kiện ấy, thâm tâm công chúa đau khổ vô cùng. Nàng đến trước 

tôn giả Mục Kiền Liên bạch rằng:   

- Kính bạch Tôn Giả!  Lúc Như Lai còn  làm  Thái Tử, Ngài kết  hôn  với tôi, 

thời gian chưa đầy chín năm, Ngài ly khai tôi đi xuất gia, vào chốn thâm sơn 

cùng cốc tu tập  khổ  hạnh, trải qua  thời  gian sáu  năm, đắc thành Phật. Việc 

Ngài vất bỏ tôi đi xuất gia đã là một việc nhẫn tâm, thế nhưng tôi không tìm 

đến Ngài để gây chuyện phá rối, phiền phức. Như thế cũng là sự hết sức tử 

tế, khiêm nhượng, cung kính Ngài. Nay Ngài lại còn bảo tôn giả về bắt đứa 

bé này là con của tôi xuất gia, tại sao Ngài nhẫn tâm đến như thế?” 

Căn cứ vào đoạn kinh văn trên, có thể nhận thực rằng Ðức Phật xuất gia lúc 

hai mươi chín tuổi, xuất gia tu học khổ hạnh sáu năm, đến năm ba mươi lăm 

tuổi thành đạo quả. So ra thì thuyết này hợp nhất. Cho nên trong kinh Phạm 

Võng Bồ Tát Giới Bổn này nói “ba mươi tuổi thành đạo”, tôi thiết nghĩ, nên 

nói là “ba mươi lăm tuổi thành đạo” mới đúng. 

 

Phụ chú: 

Sở dĩ phải giải thích, biện luận, dẫn chứng câu kinh văn “thất tuế xuất gia” 

qua các kinh, luật, luận một cách cụ thể và chi tiết, vì nếu chỉ y theo câu kinh 

ấy thì không phù hợp với tiểu sử Ðức Phật. 



Nguyên bổn Hán Văn Bồ Tát Giới lưu truyền từ lâu nói: “Thất tuế xuất gia” 

(xuất gia lúc bảy tuổi), với thuyết này, những vị đọc bổn Hán Văn hoàn toàn 

không hiểu được tại sao có sự không hợp nhất. Vì trong bổn Việt văn, Hòa 

Thượng Trí Tịnh dịch: “Xuất gia bảy năm”, nên ít nhiều cũng gây ra hoang 

mang cho độc giả. Có vị cho rằng tôi giải thích như thế là thừa, vì trong Giới 

Bổn không nói Ðức Phật xuất gia lúc bảy tuổi, cần chi biện luận lung tung? 

Nên  biết  Thượng  Tọa  Trí  Tịnh,  trước  khi  dịch  Giới  Bổn  Hán  văn,  Ngài  đã 

khảo  cứu  các  bộ  chú  sớ  về  Bồ  Tát  Giới  trong  Ðại  Tạng.  Khi  đã  khảo  cứu 

tường tận, Ngài thấy nếu y theo giới bổn Hán văn mà dịch là “bảy tuổi xuất 

gia” sẽ làm cho quý Phật tử đã thọ giới Bồ Tát rất hoang mang khi tụng giới, 

nhất là sẽ hoài nghi về lịch sử Ðức Phật. 



Hầu  hết  Phật tử Việt Nam đều biết  rõ Ðức Phật  xuất  gia  lúc  hai  mươi chín 

tuổi, nên Ngài dịch là “xuất gia bảy năm”. 

Căn  cứ  theo  bộ  Phật  thuyết  Phạm  Võng  Kinh  Bồ  Tát  Tâm  Ðịa  Phẩm  Hạ 

Lược Sớ của tổ Hoằng Tán triều Minh, thì Ngài cho rằng câu “thất tuế xuất 

gia” do người đời sao chép lúc bấy giờ đã nhầm lẫn. Nghĩa là: Thay vì viết 

“xuất gia thất tuế” lại viết lộn “thất tuế xuất gia”, và người đời sau xem thấy 

nhưng không dám tự ý sửa đổi. 

 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

“Hiệu ngô vi Thích Ca Mâu Ni Phật”. 

 2. Dịch nghĩa:   

Hiệu Ngài là Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Lời giảng:    

Ðây  là  thuộc  về  thánh  hiệu  thọ  ký10  không  phải  tên  do  cha  mẹ  đặt.  Trong 

kinh  Phật  thường  nói;  Ðức  Bổn  Sư  Thích  Tôn,  vào  thời  quá  khứ,  lúc  Ngài 

còn  thực  hành  Bồ  Tát  Ðạo,  đến  a-tăng-kỳ  kiếp  thứ  hai  đã  mãn,  được  gặp 

Ðức Phật Nhiên Ðăng ở tại nước Liên Hoa. Bồ Tát phát tâm muốn đến thân 

cận với Ðức Phật để học hỏi kinh pháp. 



Trong khi đi đến, Bồ Tát mua năm đóa hoa sen để cúng dường lên Ðức Phật, 

do  nơi  nhân  duyên  và  nguyện  lực  của  Bồ  Tát,  những  đóa  hoa  ấy  kết  thành 

tàn  lọng  báu.  Bất  kỳ  Ðức  Phật  đi,  đứng  chỗ  nào,  tàn  lọng  báu  ấy  đều  theo 

Ðức  Phật  để  che  cho  Ngài.  Ðồng  thời  Bồ  Tát  Thiện  Huệ  lại  phát  thiện 

nguyện  xin  dùng  tóc  của  mình  trải  lên  bùn,  cầu  xin  Ðức  Phật  đạp  lên  thân 

mình  đi qua, để cầu xin được Ðức Phật thọ ký cho Bồ  Tát thành  Phật. Nếu 

như không được Ðức Phật thọ ký thì Bồ Tát nguyện nằm mãi dưới đất, quyết 

không đức dậy. 



Ðức  Nhiên  Ðăng  Thế  Tôn  trông  thấy  sự  chí  thành  khẩn  thiết  của  Bồ  Tát 

Thiện  Huệ  như  vậy,  Ngài  liền  đi  qua  tóc  của  Bồ  Tát  và  vì  Bồ  Tát  thọ  ký 

rằng: “Thử Thiện Huệ Bồ Tát! Ư vị lai thế đương đắc tác Phật hiệu Thích Ca 

Mâu Ni, thập hiệu cụ túc như ngã vô dị!” (Này Bồ Tát Thiện Huệ! Nơi đời 

vị  lai,  Người  sẽ  được  thành  Phật,  hiệu  là  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đầy  đủ  mười 

danh hiệu như Ta đây không khác). Sau khi Ðức Phật vì Bồ Tát Thiện Huệ 

thọ ký như thế, ngay lúc ấy, Bồ Tát lên ngôi Bát Ðịa, chứng được Vô Sanh 

Pháp Nhẫn. 

 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Ư Tịch Diệt đạo tràng. 

2. Dịch nghĩa:   

Nơi đạo tràng Tịch Diệt. 

Lời giảng:   

Hai chữ “đạo tràng” thông thường trong kinh có 2 lối giải thích:  

- Chỉ các  nơi  hành đạo  như:  tu  viện, điện đường, am thất... đều gọi  là “đạo 

tràng”. Do vì đại chúng nơi đó dụng công hành đạo. 

- Chỗ thành đạo rốt ráo, chỉ nơi Ðức Phật thành đạo. 

Nói chung, bốn chữ “tịch diệt đạo tràng” ở đây ý chỉ nơi thành đạo của chư 

Phật vậy. 

Ðại phàm, những địa phương chư Phật thành đạo, nghĩa là đã đạt thành ngôi 

Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác và tất nhiên, đã hoàn toàn đoạn trừ tất 

cả phiền não, giải quyết mọi sanh tử. 

Do  ý  nghĩa  này,  chư  cổ  đức  giải  thích  hai  chữ  “tịch  diệt”:  “Tịch  ngũ  trụ 

phiền  não,  diệt  nhị  chủng  sanh  tử”  (năm  điều  phiền  não  cốt  yếu  đều  vắng 

lặng, hai mầm mống sanh tử đã diệt trừ). 

Phiền não tuy có rất nhiều thứ, nhưng chung quy gồm năm thứ chính yếu:   

- Kiến nhứt thiết xứ trụ địa. 

- Dục ái trụ địa  

- Sắc ái trụ địa  

- Vô sắc ái trụ địa  

- Vô minh trụ địa  

Bậc Thánh Nhân trong Nhị Thừa chỉ có thể đoạn trừ bốn thứ phiền não trên, 

nhưng đối với Vô Minh Trụ Ðịa là loại phiền não rốt sau thì không thể đoạn 

trừ, chỉ có chư Phật mới có thể đoạn trừ hết ngũ trụ phiền não11 mà thôi. 

Hai chữ “sanh tử” trong kinh chia làm hai loại:   

- Phần đoạn sanh tử. 

- Biến dịch sanh tử. 



*  Phần  đoạn  sanh  tử:  Ví  như  con  người  thọ  sanh  thân  mạng  ở  nhân  gian, 

không luận thọ hay yểu, lâu hay  mau. Có người vừa sanh đã chết, có người 

thọ  mạng  được  mười  hay  hai  mươi tuổi, cho đến bảy  mươi, tám  mươi,  một 

trăm tuổi. Khi sanh mạng kết thúc, tức là cáo chung một giai đoạn. Chính vì 

tính cách phân ra từng giai đoạn một trong sự thọ sanh của sanh chúng phàm 

phu, nên gọi là “phần đoạn sanh tử”. Thánh nhân trong Nhị Thừa chứng đến 

cực quả mới có thể đoạn hẳn chủng loại phần đoạn sanh tử này. 



*  Biến  dịch  sanh  tử:  Loại  này  chẳng  những  phàm  phu  không  thể  đoạn  mà 

đến bậc thánh nhân Nhị Thừa cũng không thể đoạn trừ. Thứ biến dịch sanh 

tử này không thể cho là ra ngoài phạm vi của phần đoạn sanh tử. Thực ra, đó 

chỉ là những khổ tướng hoặc nghiệp khổ vi tế ẩn trong tâm thức rất khó nhận 

biết. Thứ khổ tướng hoặc nghiệp khổ vi tế này lên đến quả vị Phật mới đoạn 

trừ  hẳn  được.  Cho  nên  Ðức  Phật  ở  nơi  đạo  tràng  Tịch  Diệt  thành  Phật,  tất 

nhiên là đã đoạn hẳn hai thứ sanh tử này. 

Ðối  với  bốn  chữ “đạo  tràng  Tịch  Diệt”  này,  chư  cổ  đức  còn  giải  thích  như 

sau:   

Căn cứ  về  Lý mà  nói, “đạo tràng  Tịch Diệt” là chỉ cho sự sở chứng  lý tịch 

diệt thanh tịnh, vô vi, vô tướng của Bồ Ðề Niết Bàn. Có chỗ gọi là viên mãn 

Bồ Ðề, tức là trở về với chỗ Vô Sở Ðắc. 

Chư  Phật  ở  trong  lý  Tịch  Diệt  Vô  Sở  Ðắc  thành  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng 

Chánh Giác; ở trong  lý tịch  diệt Vô  Sở Ðắc  mà  ngồi đại đạo tràng, chuyển 

đại pháp luân. Hoặc còn có nơi nói Bồ Ðề là Trí, Tịch Diệt là Lý. Nghĩa là 

dùng trí Bồ Ðề để chứng lý Tịch Diệt, cho nên gọi là Tịch Diệt Ðạo Tràng. 

 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Tọa Kim Cương Hoa Quang Vương tòa. 

2. Dịch nghĩa:   

Ngồi trên bảo tòa Kim Cương Hoa Quang Vương. 

Lời giảng:   

Căn cứ theo kinh thì bảo tòa Kim Cương Hoa Quang Vương này ở cách phía 

Tây thành Vương Xá  nước Ma Kiệt Ðà của Ấn  Ðộ chừng khoảng  hơn 100 

dặm.  Nơi  ấy,  có  một  cây  đại  thọ  trước  đó  gọi  là  Tất Bát  La.  Về  sau,  do  vì 

Ðức Phật  ngồi dưới cây đại thọ ấy chứng  quả Vô Thượng  Bồ Ðề nên được 

mọi  người  gọi  là  Bồ  Ðề  thọ.  Ðức  Phật  ngồi  nơi  bửu  tòa  Kim  Cương  Hoa 

Quang Vương dưới đại thọ này mà thành Vô Thượng Chánh Giác. 

Chẳng những Bổn Sư Thích Tôn ở thế giới này, ngồi nơi tòa ấy thành Phật, 

mà nghìn Ðức Phật trong Hiền kiếp này thành Phật đều ngồi nơi Bửu Tòa ấy 

mà nhập Kim Cương Ðịnh, phóng đại quang minh, thành Vô Thượng Chánh 

Ðẳng Chánh Giác. 



Vả lại, theo sự tương truyền thì lúc thế giới này  mới thành lập, bảo tòa này 

xuất  hiện  cùng  một  lúc  với  đại  địa  và  chiếm  cứ  ngay  trung  tâm  của  Tam 

Thiên  Ðại  Thiên  thế  giới.  Phần  hướng  xuống  phía  dưới  thấu  tột  đến  kim 

luân, phần hướng lên trên ăn liền đến địa tế (mặt đất). Toàn thể thuần là kim 

cương tạo thành, chu vi ước chừng hơn một trăm bộ. 



Chư  cổ  đức  giải  thích:  “Kim  cương  sắc  bén  lại  thêm  cứng  rắn,  có  ngàn 

quang minh và rất rộng lớn. Chữ Vương là ý nghĩa của sự tôn quý, dùng để 

biểu  thị  cho  bảo  tòa,  do  chính  hàng  ngàn  Ðức  Phật  truyền  lại,  không  lay 

động, không hư hoại, không bị mờ tối, cũng không có một thứ gì có thể sánh 

được”. Cho nên gọi là Kim Cương Hoa Quang Vương tòa. 

Về phương diện Phật pháp:   

- Kim Cương dùng chỉ cho Ðịnh. 

- Hoa Quang chỉ cho Huệ. 

Ðịnh, Huệ tương ứng, đoạn hẳn phần vi tế sinh tướng vô minh rốt sau, được 

rốt  ráo  tự  do,  tự  tại,  nên  gọi  là  Vương.  Như  vị  Quốc  Vương  thời  xưa  có 

quyền tự do tuyệt đối. 

Trong kinh Pháp Hoa thuyết minh: “Phật vi pháp vương, ư pháp tự tại” (Phật 

là pháp vương, đối với tất cả các pháp đều được tự tại). 

Chữ Pháp ở đây biểu thị cho Chân Lý, tức ý nói Ðức Phật lúc bấy giờ đã thể 

ngộ  chân  lý  một  cách  rốt ráo,  ở  trong  chân  lý  sinh  hoạt  một  cách  tự do,  tự 

tại. 

Lưu ý:   

Trong bổn Việt văn dịch: “Từ trên bửu tòa Kim Cương Hoa Quang nơi đạo 

tràng Tịch Diệt”. 

Nếu quý đại sĩ nào tham cứu giới bổn Hán Văn sẽ thấy nguyên tác ghi: “Ư 

Tịch Diệt đạo tràng, tọa Kim Cương Hoa Quang Vương tòa”. Ðiều này thực 

ra  không  phải  là  sự  nhầm  lẫn  của  dịch  giả  mà  chính  vì  cách  diễn  đạt  khác 

nhau giữa Hán văn và Việt văn. 

Theo cách nói của người Việt thì nhóm từ chỉ vị trí, nơi chốn (ngữ trạng từ 

chỉ  nơi  chốn),  thường  được  đặt  cuối  câu.  Do  đó,  Hòa  Thượng  Trí  Tịnh  đã 

đảo vị trí hai phần của câu Kinh văn để phù hợp với phong cách Việt văn. 

Trong bổn Việt văn dịch thiếu chữ “vương”. 

 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Nãi chí Ma Hê Thủ La Thiên vương cung. 

2. Dịch nghĩa:   

Nhẫn  đến  nơi  cung  của  trời  Ma  Hê  Thủ  La  (trong  giới  bổn  Việt  văn  dịch: 

“Nhẫn đến nơi cung của Ðại Tự Tại Thiên Vương”). 

Lời giảng:   

Ma Hê Thủ La là tiếng Ấn Ðộ, Trung Văn dịch là Ðại Tự Tại, Ðại Oai Ðức 

hoặc Tam Mục. 



Trong bộ Phụ Hành Ký nói: “Vị thiên vương ở Sắc giới có ba mắt, tám tay, 

cỡi bạch  ngưu, cầm cây phất phủ  trắng, có oai đức rất  lớn. Ngài an trụ  nơi 

trụ xứ của Bồ Tát. Trí huệ của Ngài có thể suốt thấu tất cả mọi việc dù khó 

hiểu đến đâu, chẳng hạn cả cõi đại thiên đồng thời có mưa, tất cả những hạt 

mưa  Ngài  đều  biết  rõ,  không  sai  lầm.  Ngài  còn  có  khả  năng  thống  nhiếp 

khắp  cõi  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Ở  Sắc  Giới,  vị  thiên  vương  này  là  vị 

trời độc tôn, là vị chúa thống lãnh các vị Ðại Phạm Thiên Vương”. 

Thực  tế  mà  nói,  vị  trời  Ma  Hê  Thủ  La  này  an  trụ  nơi  “xả  niệm  thanh  tịnh 

địa” đệ tứ thiền thuộc cõi Sắc, còn gọi là Hữu Ðảnh thiên hay Sắc Cứu Cánh 

thiên. 

Thông thường trong kinh nói Pháp Vân Ðịa Bồ Tát phần nhiều an trú trong 

cung trời này mà thuyết pháp giáo hóa thiên chúng. 

 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Kỳ trung thứ đệ thập trụ xứ sở thuyết. 

2. Dịch nghĩa:   

Trong mười nơi ấy, Ðức Phật tuần tự ngự đến thuyết pháp. 

Lời giảng:   

Ðây  ý  nói Ðức Phật ở  mười  nơi khác  nhau  giảng  nói  mười  pháp  môn khác 

nhau. 



Cảnh giới của Ðức Phật khi thành Phật, căn cơ của Ðại Thừa và Tiểu Thừa 

nhận  thức  không  đồng.  Hàng  Ðại  Thừa  Bồ  Tát  thì  thấy  Ðức  Phật  khi  mới 

thành đạo đến nơi cung trời Ðại Tự Tại thiên vương ở Ðệ Tứ Thiền, phóng 

quang  tiếp  dắt  đại  chúng  ở  thế  giới  này  đi  về  trong  cung  Bách  Vạn  Ức  Tử 

Kim Cương Quang Minh ở thế giới Liên Hoa Ðài Tạng, để ra mắt Ðức Phật 

Lô Xá Na và nghe Ngài giảng pháp môn Tâm Ðịa. Sau đó, trở lại cõi nhân 

gian  này,  ngồi dưới cội Bồ Ðề,  xuất định, giảng  nói chánh pháp. Mười  nơi 

Ðức Phật tuần tự đến thuyết pháp:   

1.  Ngồi  nơi  tòa  Kim  Cương  Thiên  Quang  Vương  và  Diệu  Quang  Ðường, 

giảng  nói  pháp  môn  Thập  Thế  Giới  Hải,  tức  là  hội  đầu  tiên  của  pháp  môn 

Thập Tín. 

2. Lại từ bảo tòa đứng dậy, đến cung trời Ðế Thích, tuần tự giảng nói pháp 

môn Thập Trụ. 

3. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời Diệm Ma, tuần tự giảng pháp môn Thập 

Hạnh. 

4. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời Ðâu Suất, tuần tự giảng nói pháp môn 

Thập Hồi Hướng. 

5. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời  Hóa  Lạc, tuần tự giảng  nói pháp  môn 

Thập Thiền Ðịnh. 

6.  Từ  bảo  tòa  đứng  dậy,  đến  cõi  trời  Tha  Hóa  Tự  Tại,  tuần  tự  giảng  pháp 

môn Thập Ðịa. 

7. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời Sơ Thiền, tuần tự giảng nói pháp môn 

Thập Kim Cương. 

8. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời Nhị Thiền, tuần tự giảng nói pháp môn 

Thập Nhẫn. 

9. Từ bảo tòa đứng dậy, đến cõi trời Tam Thiền, tuần tự giảng nói pháp môn 

Thập Nguyện. 

10.  Cuối  cùng  Ðức  Phật  đến  cung  Ðại  Tự  Tại  thiên  ở  Ðệ  Tứ  Thiền,  giảng 

nói  pháp  môn  Tâm  Ðịa,  do  đức  Lô  Xá  Na  Phật  đã  giảng  ở  Liên  Hoa  Ðài 

Tạng thế giới trước kia. 

Ðối  với  vấn  đề  Ðức  Phật  thuyết  pháp  ở  mười  nơi,  kinh  này  nơi  quyển 

thượng có giảng giải và chư cổ đức đối với đoạn kinh văn này cũng đã giải 

thích tường tận. Nơi đây tôi chỉ nói sơ lược.  



---o0o--- 

A.2. THUYẾT PHÁP DUYÊN KHỞI 

(khởi sự thuyết pháp nhân duyên) 



Kinh văn 

 1. Phiên âm:   

Nhĩ  thời,  Phật  quán  chư  Ðại  Phạm  Thiên  Vương  võng  la  tràng,  nhơn  thị 

thuyết vô lượng thế giới do như võng khổng, nhứt nhứt thế giới, các các bất 

đồng, Phật giáo môn diệc như thị. 

2. Dịch nghĩa:   

Lúc  bấy  giờ,  nhân  khi  xem  mành  lưới  bảo  tràng  của  Ðại  Phạm  Thiên 

Vương,  Ðức  Phật  vì  đại  chúng  mà  giảng  kinh  Phạm  Võng.  Ngài  dạy  rằng: 

“Vô lượng thế giới dường như lỗ lưới. Mỗi mỗi thế giới đều khác nhau, khác 

nhau đến số vô lượng. Giáo pháp của Phật cũng lại như vậy”. 

Lời giảng   

Ðoạn kinh văn nói trên, nói rõ do nhân duyên nào Ðức Phật khởi sự thuyết 

pháp. Ðiều này trong phần giải thích đề mục đã nói rõ:   

Nhân lúc ngự trong cung của Ðại Phạm Thiên Vương, Ðức Phật giảng pháp 

môn  Tâm  Ðịa.  Khi  ấy,  quý  Ðại  Phạm  Thiên  Vương  mang  mành  lưới  bảo 

tràng đến để cúng dường Ðức Phật và chư vị có ý muốn gần gũi Ðức Phật để 

nghe tuyên pháp yếu. 



Bấy  giờ, Ðức Phật  nhân dịp  xem  mành  lưới bảo tràng của Ðại Phạm  Thiên 

Vương, Ngài phát sanh cảm nghĩ sâu xa và vì đại chúng tuyên nói những sự 

sai biệt của vô lượng thế giới trong mười phương giống như lỗ lưới. 

Mỗi thế giới đều khác nhau, khác nhau đến vô lượng. Sự an lập của các thế 

giới đều bất đồng. Có thế giới ngửa, có thế giới úp, có thế giới thanh tịnh, có 

thế giới uế trược... trong đồng có biệt, trong biệt có đồng. Ðồng, biệt nương 

nhau mà an lập sát võng. 



-  Chữ  Sát  thuộc  Pháp  chỉ  cho  vô  lượng  quốc  độ  thanh  tịnh,  uế  trược  khác 

biệt nhau, không thể dùng lời mà có thể giảng nói đến cùng tột. 

-  Chữ  Võng  thuộc  Dụ,  nghĩa  là  mành  lưới,  là  sự  an  lập  bất  đồng  của  vô 

lượng  quốc  độ  trong  mười  phương  cũng  như  vô  lượng  lỗ  lưới  trong  một 

mành lưới, nên gọi là Sát Võng. 



Ở đây về năng dụ, duy nhất chỉ có mành lưới bảo tràng của Ðại Phạm Thiên 

Vương. Về sở dụ thì có hai loại là thế giới và pháp môn của Phật. 

Thế giới sở dụ ý chỉ căn cơ sở bị (sở bị đồng nghĩa với “sở nhiếp”, ý chỉ căn 

cơ của chúng sanh đã được thu phục, đưa vào trong giáo pháp của Phật). 

Giáo pháp sở dụ  ý chỉ pháp  môn  năng  bị.  Ðứng  về phương diện pháp tánh 

bình  đẳng  mà  nói,  thì  không  thể  có  các  thứ sai  khác.  Nhưng  vì  căn  cơ  thọ 

giáo của chúng sanh có ngàn muôn sai khác, nên pháp môn của Như Lai thi 

thiết đương nhiên cũng có nhiều thứ bất đồng. 



Về căn cơ sở bị, sở dĩ không gọi là chúng sanh, lại gọi là thế giới, vì thế giới 

là y báo của chúng sanh. Thế giới y báo này có thể trùm nhiếp cả chúng sanh 

chánh báo trong ấy. 



Trong kinh thường nói Thập Giới là ý bao gồm từ Phật Giới đến Ðịa Ngục 

Giới  vậy.  Sở  dĩ  Ðức  Phật  đặc  biệt  dùng  mành  lưới  bảo  tràng  làm  thí  dụ  vì 

những lỗ lưới ở mành lưới này rất nhiều, có thể nói là trùng trùng muôn mắt, 

vô  lượng  sự  sai  biệt  khác  mà  vẫn  xâu  mắc  được  vào  nhau  một  cách  xuyên 

suốt không ngăn ngại. 



Chư Phật tùy theo căn cơ của chúng sanh  mà  thi thiết  những pháp  môn sai 

khác  vô  lượng,  mà  vẫn  giao suốt  nhau không  ngăn  ngại. Vô  lượng thế  giới 

trong  mười  phương  có  tịnh,  có  uế,  có  ngửa,  có  úp,  nhưng  nương  theo  các 

duyên hòa hợp mà thành, mặc dù có vô lượng sai khác, nhưng vẫn giao suốt 

nhau không ngăn ngại. 



Hoặc có nơi cho rằng lỗ lưới của mành lưới bảo tràng lớn, nhỏ, vuông, tròn, 

bất  đồng,  cũng  như  thế  giới  cùng  chúng  sanh  thân  tâm  cũng  sai  khác,  nên 

Ðức Phật dùng pháp môn giáo hóa, dẫn dắt chúng sanh cũng phân ra thành 

nhất thừa, tam thừa sai khác nhau. 



---o0o--- 

A.3. VÃNG HOÀN PHI NHẤT 

(qua lại không phải một lần) 

Kinh văn 

1. Phiên âm 

Từ  câu  “ngô  kim  lai  thử thế  giới  bát  thiên  phản...”  cho  đến  câu  “lược  khai 

tâm địa pháp môn cánh”. 

2. Dịch nghĩa:    

Ðức  Phật  đã  tám  ngàn  lần  đến  thế  giới  Ta  Bà  này,  ngự  trên  bảo  tòa  Kim 

Cương Hoa Quang, nhẫn đến ngự nơi cung của Ðại Tự Tại thiên vương lược 

giảng Tâm Ðịa pháp môn cho cả thảy đại chúng trong pháp hội ấy. 

Lời giảng:   

Phẩm Thọ Lượng trong kinh Pháp Hoa thuyết minh: “Tất cả trời, người, a tu 

la  đều  cho  rằng  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  xuất  hiện  tại  cung  họ 

Thích, cách thành Dà Gia không bao xa, ngồi nơi đạo tràng chứng a nậu đa 

la tam miệu tam bồ đề”. 



Chẳng những hàng thiên, nhân và a tu la khi Phật còn tại thế đã nghĩ và nói 

như vậy, mà hiện nay chúng ta cũng nghĩ và nói như vậy. Cho nên mỗi khi 

nói  đến  đức  Giáo  Chủ  của  chúng  ta,  mọi  người  đều  nói  cách  đây  hơn  hai 

ngàn  năm trăm  năm  về trước, Ðức Phật đã xuất  hiện ở Ấn Ðộ. Do đó,  mỗi 

năm khi cử hành lễ Phật Ðản, kỷ niệm ngày Ðức Phật đản sanh, ai cũng chúc 

mừng là cách đây hơn hai ngàn năm trăm năm, Ðức Phật đã giáng sanh ở Ấn 

Ðộ. 



Thật vậy, chúng ta căn cứ vào lịch sử hiện hữu để biết đích xác sự kiện Ðức 

Phật xuất hiện trên thế gian. Nhưng đứng về mặt tôn giáo thì đây không phải 

là lần đầu Ðức Phật xuất hiện ở thế gian, nơi hiện tại chúng ta đang sống, để 

chứng Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 



Phẩm  Thọ  Lượng  trong  kinh  Pháp  Hoa  giảng  tiếp  rằng:  “Thực  ra  ta  thành 

Phật trải qua vô lượng, vô biên trăm ngàn muôn ức na do tha kiếp”. 

Trong kinh này, Phật cũng nói: “Ta đến thế giới Ta Bà này đã tám ngàn lần”. 

Kinh văn nói tám ngàn lần, nhưng con số này không nhứt định, có thể hoặc 

nhiều  hơn  hay  ít hơn đôi chút, chúng ta không  nên  quy định  một cách nhất 

định. 



Thông thường trong kinh nói “ngũ trược ác thế”, về tính chất này thì chưa có 

thế  giới  nào  hơn  thế  giới  Ta  Bà  này,  nhưng  bi  nguyện  của  đức  Ðại  Thánh 

Thế Tôn quá sâu rộng: vì muốn hóa độ chúng ta cùng tất cả chúng sanh khổ 

não  thoát  ly  khỏi  thế  giới  Ta  Bà  đầy  ác  trược  này,  nên  Ngài  một  lần,  rồi 

nhiều lần trở lại trong nhân gian. 



Ðiều đáng thương tiếc cho chúng ta  là đã quá  ngu si,  mê  muội, không chút 

giác ngộ, vẫn y nhiên làm chúng sanh điên đảo, quá phụ bạc với tâm đại từ, 

với ân rộng lớn của Ðức Phật. Lại còn phụ bạc với chính tánh linh bổn hữu 

của chính mình. Nghĩ đến như vậy càng thêm đau đớn và làm sao chẳng cảm 

thấy hổ thẹn muôn phần? 



Ở đây, chúng ta cần phải biết là Ðức Phật tuy qua lại thế giới Ta Bà này liên 

tục, nhưng đó là Ứng Thân của Như Lai, do nơi đại dụng Bi Trí của Phật Ðà; 

còn Pháp Thân của Như Lai thì hoàn toàn vắng lặng, dường như hư không, 

không có hiện tượng sinh diệt, cũng không có trạng thái đến hoặc đi, không 

có những biểu hiện động hoặc tịnh. 



Kinh Kim Cương thuyết minh: “Như Lai giả vô sở tùng lai, diệc vô sở khứ” 

(Như Lai không từ chỗ nào đến, cũng không từ chỗ nào đi). 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Như Lai vô thân, vị chúng sanh cố thị hiện kỳ thân” 

(Như  Lai  hoàn  toàn  không  có  thân,  vì  hóa  độ  chúng  sanh  nên  thị  hiện  có 

thân hình). Ðức Như Lai vì chúng sanh mà thị hiện có thân, và cũng do nơi 

nhân  duyên  cơ  cảm,  chúng  sanh  mới  trông  thấy  Ðức  Phật  xuất  hiện  ở  thế 

gian.  Một  khi  nhân  duyên  cơ  cảm  của  chúng  sanh  đã  hết,  tự  nhiên  chúng 

sanh lại trông thấy Ðức Phật ly khai thế gian này. 



Thế nên vấn đề Ðức Phật xuất thế hay nhập diệt không phải do nơi bản của 

Phật, mà hoàn toàn tùy thuộc vào nơi chúng ta và tất cả chúng sanh, vì Phật 

không bao giờ có tướng khứ lai. 

Như trong kinh Niết Bàn nói: “Vì muốn chúng sanh sanh khởi tâm hoan hỷ 

cực kỳ, nên chư Phật Như Lai xuất hiện trên thế gian này một cách bất ngờ. 

Vì muốn cho chúng sanh, tất cả sanh khởi tâm luyến mộ đến cao độ, chư  



Phật Như Lai thị hiện Niết Bàn một cách tự nhiên”. 

Thật ra thì Phật là thường trụ và bất diệt. Chúng sanh sở dĩ thấy có Phật xuất 

thế,  có  khi  thấy  Phật  diệt  độ,  việc  ấy  hoàn  toàn  do  nghiệp  chướng  chúng 

sanh  nặng  hay  nhẹ. Nếu chúng sanh  nghiệp chướng  nhẹ thì trông thấy Ðức 

Phật vẫn hiện ở thế gian; chúng sanh nghiệp chướng sâu nặng thì không thấy 

Ðức Phật trụ thế. 



Kinh Niết Bàn đối với vấn đề này lý giải rất rõ ràng: “Ta dù ở cõi Diêm Phù 

Ðề này, thường thị hiện nhập Niết Bàn, nhưng thật ra ta không hề nhập Niết 

Bàn mà chúng sanh đều cho rằng Như Lai thật sự diệt độ. Nhưng tánh Như 

Lai  vốn  không  diệt. Thế  nên phải biết Như Lai  là pháp thường trụ,  là pháp 

không biến đổi. Ðại Niết Bàn tức là pháp giới của Như Lai”. 



Phẩm Thọ Lượng trong kinh Pháp Hoa cũng nói: “Như thế, từ khi Ta thành 

Phật đến nay đã trải qua thời gian hết sức lâu xa, thọ mạng vô lượng a tăng 

kỳ kiếp, thường trụ bất diệt”. 

Căn cứ vào những lời kinh trích dẫn bên trên thì chúng ta biết rằng Như Lai 

vốn chưa từng nhập diệt. Vấn đề Như Lai chưa từng nhập diệt, căn cứ vào ba 

thân của Phật để giảng thì:   

- Pháp thân vốn không có tướng sanh diệt, đương nhiên không thể nói nhập 

diệt. 

- Báo thân vạn đức trang nghiêm, thọ mạng vô biên vô tận, lẽ tự nhiên cũng 

không thể nói nhập diệt. 

- Hóa thân do vì độ chúng sanh nên tùy duyên thị hiện, thì làm sao có thể bỏ 

chúng sanh mà vào cõi Vô Dư Niết Bàn? 

Phật xưa nay vốn không diệt độ, nhưng sở dĩ nói diệt độ vì Như Lai dùng đó 

như  một  phương  tiện  hóa  độ  chúng  sanh.  Vì  có  những  hạng  chúng  sanh, 

Phật cần phải thị hiện Niết Bàn mới có thể độ được, nên Ðức Phật không thể 

không thị hiện nhập Niết Bàn. 



Vì sao nhất thiết phải làm như thế? Vì có những hạng chúng sanh phước đức 

quá  mỏng  manh,  thấy  Như  Lai  ở  lâu  nơi  thế  gian  cho  Phật  là  tầm  thường, 

không sanh  ý tưởng  khó  gặp,  lại cũng không có tâm cung kính.  Và  vì  vậy, 

những  hạng  chúng  sanh  này  không  chịu  theo  đúng  như  pháp  Phật  dạy,  để 

tinh tấn gieo trồng các thiện căn. 



Ðể  cứu  độ  những  hạng  chúng  sanh  kiêu  mạn,  phóng  dật,  giải  đãi,  hay  ôm 

lòng  nhàm  chán  này,  Ðức  Phật  phải  vận  dụng  phương  tiện  đại  bi  trên  và 

tuyên  bố  sẽ  diệt  độ  để  cảnh  tỉnh  những  chúng  sanh  ấy,  khiến  cho  họ  biết 

rằng  Phật  xuất  thế  rất  khó  gặp,  muốn  thấy  được  Như  Lai  thật  là  một  việc 

không phải dễ dàng. 



Ðiều  này không riêng  gì đức  Bổn  Sư  Thích Ca Mâu Ni Phật  mà tất cả chư 

Phật trong ba đời và ở mười phương cũng đều thị hiện như vậy. Nơi đây, có 

người hỏi rằng: Rõ ràng đức Như Lai đã thành Phật từ nhiều kiếp lâu xa, khi 

đến thế gian này giáo hóa chúng sanh thì cứ trực tiếp hiện thân thuyết pháp 

là tốt lắm rồi, tại sao cần phải nương nhờ duyên cha mẹ giáng sanh? Tại sao 

lại  phải  xuất  gia  tu  hành?  Tại  sao  phải  hàng  phục  chúng  ma  rồi  sau  mới 

thành Phật? 



Giải đáp vấn đề này thật đơn giản: Tất cả chúng sanh trên thế gian đại đa số 

đều  là  hạng  vô  trí.  Nếu  như Ðức  Phật  không  trải  qua  những  giai  đoạn  như 

vậy thì họ cho Phật là người biến hóa, không có cha mẹ, vợ con, mới có thể 

tu hành thành Phật, rồi họ tự nghĩ  mình là phàm phu đầy khổ não, lại thêm 

có  vợ  con  đa  mang  nhiều  hệ  lụy,  làm  sao  có  thể  tu  hành  và  thành  đạo  như 

Ðức Phật được. 



Vì những lý do đó, Ðức Phật đã xuất hiện ở nhân gian và không thể không 

thị  hiện  đồng  như  mọi  người  để  chúng  sanh  thấy  rằng  Ðức  Phật  không  có 

những điểm đặc thù nào khác họ, khiến họ học theo chỗ Ðức Phật học, thực 

hành những điều Ðức Phật thực hành và chứng đắc chỗ Ðức Phật đã chứng 

đắc. 

Ðức Phật đến thế giới này những tám ngàn lần để làm gì? 

Chính là vì những chúng sanh ở thế giới Ta Bà này thuyết pháp giáo hóa. 

Ta Bà là tiếng Ấn Ðộ, Trung Quốc dịch là Kham Nhẫn. Tất cả những chúng 

sanh  trên  thế  giới  này  đều  có  thể  kham  thọ  sự  độc  hại  của  tam  độc,  có  thể 

nhẫn  thọ  sự  bức  bách  của  tất  cả  phiền  não;  có  thể  nhẫn  thọ  bao  nhiêu  sự 

thống khổ trên thế gian mà không có niệm mong cầu thoát ly để được sự giải 

thoát (tam độc: tham, sân, si). 



Hai  câu  “tọa  Kim  Cương  Hoa  Quang  Vương  tòa,  nãi  chí  Ma  Hê  Thủ  La 

thiên  vương cung” (ngự trên  tòa báu  Kim  Cương  Hoa  Quang Vương,  nhẫn 

đến ngự nơi cung của Ðại Tự Tại Thiên Vương). Ðây chỉ mười nơi Ðức Phật 

ngự  đến  thuyết  pháp.  Trong  kinh  văn  chỉ  nêu  ra  Kim  Cương  Hoa  Quang 

Vương  là  chỗ  đầu  tiên  với  cung  của  Ðại  Tự  Tại  Thiên  Vương  là  nơi  cuối 

cùng. Còn tám chỗ kia dùng hai chữ “nãi chí” là lời lược qua, không kể hết, 

nhưng đã bao hàm tất cả trong đó. Vì kinh văn đoạn trước đã nêu rõ thứ tự 

mười trụ xứ Phật thuyết pháp, cho nên ở đây không cần nhắc lại. 

 

Kinh văn 

1. Phiên âm  

Vị thị trung nhứt thiết đại chúng lược khai tâm địa pháp môn cánh. 

2. Dịch nghĩa:   

Lược giảng Tâm Ðịa pháp môn cho cả đại chúng trong những pháp hội ấy. 

Lời giảng:   

Câu  “vị  thị  nhứt  thiết  đại  chúng”  chỉ  cho  đại  chúng  trong  mười  trụ  xứ.  Vì 

Phật  nói  pháp  ở  mười  nơi  khác  nhau,  lẽ  đương  nhiên  mỗi  nơi  có  một  đại 

chúng của địa phương ấy nghe pháp. 

Ðức Phật đã vì đại chúng mười nơi ấy giảng nói pháp gì? 

Trong kinh văn nói rõ là lược giảng Tâm Ðịa pháp môn; nghĩa là Ðức Phật 

lược giảng pháp môn Tâm Ðịa, là một trong trăm nghìn hằng hà sa số pháp 

môn. Ðây chỉ lược nói một vài pháp môn, nếu so sánh với tất cả pháp môn 

thì con số này chỉ ước chừng bằng đầu  một sợi lông. Nếu như muốn nói rõ 

ràng  thì  những  pháp  môn  ấy  có  vô  lượng,  vô  biên,  vô  cùng  tận,  bất  khả 

thuyết, bất khả thuyết... 



Khi Ðức Phật đã vì đại chúng lược giảng pháp môn Tâm Ðịa rồi, Ngài tiến 

thêm một bước nữa, vì hàng phàm phu trên quả địa cầu này giảng nói Giới 

pháp, bao gồm mười giới trọng, 48 giới khinh. Ý của Phật là muốn cho tất cả 

chúng  sanh  nương  theo  giới  pháp  ấy,  nghiêm  trì  thanh  tịnh  để  chứng  đắc 

Tâm Ðịa pháp môn, hoàn thành quả vị Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 



---o0o--- 

A.4. NHÂN GIAN THUYẾT GIỚI 

(thuyết giới pháp nơi cõi nhân gian) 

A.4.1. THÁNH PHÀM BỔN NGUYÊN 

(nguồn gốc thánh nhân, phàm nhân) 

A.4.1.1. TIÊU GIỚI BỔN NGUYÊN (nêu rõ bổn nguyên của Giới) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ  câu  “phục  tùng  thiên  vương  cung”...  cho  đến  câu:  “...nhứt  thiết  Bồ  Tát 

bổn nguyên, Phật tánh chủng tử”. 

2. Dịch nghĩa:   

Sau đó từ cung của Thiên Vương, Ðức Phật trở xuống  ngự dưới cội Bồ Ðề 

nơi  cõi  Diêm  Phù,  vì  tất  cả  chúng  sanh  ở  cõi  này,  hạng  phàm  phu  ngu  tối, 

mà giảng Kim Cương Quang Minh Bảo Giới. Giới pháp này là lời thường trì 

tụng của Phật Lô Xá Na khi Ngài mới phát tâm Bồ Ðề và trong suốt thời kỳ 

tu nhân của Ngài. Giới pháp này cũng là bổn nguyên của tất cả chư Phật, là 

bổn nguyên của tất cả Bồ Tát và là chủng tử của Phật tánh. 

Lời giảng:  

Ðức  Phật  ở  nơi  mười  pháp  hội,  sau  khi  giảng  Tâm  Ðịa  pháp  môn  xong,  từ 

trong cung của Ðại Tự Tại Thiên Vương, Ngài ngự xuống châu Nam Diêm 

Phù Ðề, tức cõi nhân gian của chúng ta, ngồi dưới cội Bồ Ðề, vì tất cả chúng 

sanh phàm phu si ám, tuyên thuyết một giới pháp trong Tâm Ðịa pháp môn 

mà Ðức Phật Lô Xá Na thường trì tụng trong thời kỳ Ngài mới phát tâm. 

“Ðịa thượng” trong kinh văn chỉ cảnh giới nhân gian hiện tại. 

“Nhứt thiết chúng sanh” có nghĩa là bao gồm tất cả các loại chúng sanh (trừ 

Ðức  Phật  là  bậc  tối  cao)  như  nhân  loại  chúng  ta,  các  bậc  Thánh  Nhân  (từ 

nhân loại trở lên) và tất cả động vật (từ nhân loại trở xuống). 

Danh từ “chúng sanh” trong kinh có hai lối giải thích:   

- “Chúng duyên hòa hợp nhi sanh, danh vi chúng sanh” (các duyên hòa hợp 

lại mà sanh, gọi là chúng sanh). Nên biết rằng cứ một sinh vật nào có đầy đủ 

phần tinh thần và hoạt động, đều không phải do một pháp đơn thuần, độc lập 

mà hình thành, mà là do nhiều điều kiện tập hợp lại mà tạo nên. 

- Trong kinh Ðại Pháp Cổ thuyết minh: “Tất cả pháp hòa hợp thi thiết gọi là 

chúng sanh. Nghĩa  là  do tứ  đại, ngũ  uẩn, thập  nhị  xứ và  thập bát  giới, thập 

nhị  nhân  duyên  v.v... hòa  hợp  lại  mà thành,  nên chỉ  là  hư giả, gọi  là  người 

hay  chúng  sanh”.  Lối  giải  thích  ý  nghĩa  chúng  sanh  sở  dĩ  gọi  là  “chúng 

sanh” trên đây rất xác đáng. 

- “Sát sát bất đoạn thọ sanh, danh  vi chúng sanh”  (thường thường thọ sanh 

không gián đoạn, gọi là chúng sanh). 

-  Mỗi  chúng  sanh  hoạt  động  trên  thế  gian,  chẳng  phải  chỉ  trong  một  giai 

đoạn  và  khi  kết  liễu  sanh  mạng  là  xong,  phải  luôn  luôn  có  một  sanh  mạng 

khác thọ sanh tiếp theo. Hơn nữa, khi chưa giải thoát khỏi vấn đề sanh tử, tất 

cả đều phải ở trong chu trình sanh  rồi tử, tử rồi  lại sanh  và  hình thành  một 

giòng đại sanh tử. 

- Trong  luận  Bát  Nhã  Ðăng  thuyết  minh:  Tại  sao  gọi  là  hữu  tình?  Nói  hữu 

tình  là  do  tính  chất  luôn  luôn  thọ  sanh  nên  gọi  là  “chúng  sanh”.  Ðây  là  lối 

giải thích ý nghĩa tại sao chúng sanh được mệnh danh là chúng sanh. “Phàm 

phu” là tiếng Trung Hoa, xưa dịch là phàm phu, nay dịch là “dị sanh”. Tiếng 

Ấn Ðộ gọi là Ba-la, là từ phản nghĩa của “thánh giả”. 



Ở  trong  bộ  Thiên  Thai  Chỉ  Quán  thuyết  minh:  “Phàm  thánh  tương  hành, 

phán  như  thiên  nhưỡng”  (nhưỡng:  chỗ  đất  người  ta  ở,  nghĩa  là:  phàm  phu 

với thánh nhân, nếu đem so sánh thì chẳng khác nào trời với vực). Phiền não 

chưa đoạn,  lý tánh chưa chứng,  muôn đời  qua  lại  mãi trong tam  giới, đó  là 

hạng phàm phu. 

Kinh Pháp Hoa nói: “Phàm phu thiển thức, thâm trước ngũ dục” (Phàm phu 

ý  thức  nông  cạn,  mải  say  đắm  theo  ngũ  dục,  hế  không  được  thoát  ly  khỏi 

tam giới). 



Vì  đã  là  phàm  phu  thì  cứ  gọi  là  phàm  được  rồi,  sao  lại  còn  nói  là  người  si 

ám? 

- Vì  phàm phu  là  những chúng sanh đối  với  phiền  não chưa đoạn  trừ được 

chút nào, do vô minh phiền não tự đóng bít tâm địa, khiến cho trí huệ quang 

minh vốn sẵn đủ không được khai phát, mãi sinh hoạt trong cảnh thiên hôn 

địa ám, vì thế nên gọi là “ám”. 

-  Do  vô  minh  phiền  não  che  đậy  tâm  địa  của  mình,  không  hiểu  rõ  chánh 

pháp của chư Phật, vọng sanh các thứ tà kiến không chánh  đáng  nên  gọi  là 

“si”. 

Hạng  người phàm phu si ám  như thế  làm  sao có thể từ trong cảnh trầm  mê 

bất giác, chuyển phàm nhập thánh? 

Ðây là một khóa đề trọng yếu của hàng Phật tử tu học Phật pháp. Và đối với 

vấn  đề  này,  hẳn  nhiên  theo  Phật  pháp,  có  biện  pháp  để  giải  quyết  là  liệu 

chúng ta có chịu phát Bồ Ðề tâm hay không? 



Ngay  như  Ðức  Phật  Lô  Xá  Na  không  phải  tự  nhiên  được  thành  Phật.  Tận 

ban sơ, Ngài cũng chỉ là một kẻ phàm phu si ám như chúng ta, sau đó Ngài 

phát tâm Bồ Ðề, bẩm thọ Tâm Ðịa diệu giới này và luôn thường trì tụng cho 

đến lúc chứng được quả Tâm Ðịa rốt ráo, hoàn thành bậc Vô Thượng Chánh 

Ðẳng  Chánh  Giác.  Nói  như  thế  để  thấy  rõ  cảnh  giới  này  chính  là  Quang 

Kiến siêu phàm nhập thánh. 



Nếu như không có tâm địa diệu giới này thu nhiếp tự tâm, lẽ tất nhiên chúng 

sanh  phải  muôn  đời  trầm  luân  trong  biển  khổ  sanh  tử,  vĩnh  viễn  không  có 

ngày thoát khỏi luân hồi sanh tử được. 



Ðức Ðại Thánh Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn vì thương xót những hạng người 

phàm  phu  si  ám  này  mới  đi  vào  cảnh  nhân  gian  đầy  thống  khổ,  uế  trược, 

giảng  nói  một  trong  số  những  giới  pháp  của  Tâm  Ðịa  pháp  môn  của  Ðức 

Phật Lô Xá Na thường trì tụng trong thời kỳ mới phát tâm. 

Giới  pháp  Tâm  Ðịa  này  chính  là  nhân  tối  thắng  để  thành  Phật.  Tất  cả  chư 

Phật trong ba đời, trước tiên đều bẩm thọ giới pháp này, sau đó mới bước lên 

bảo tòa Vô Thượng Chánh Giác. Chính Ðức Phật Lô Xá Na thường trì tụng 

giới pháp này nên gọi là “Quang Minh Kim Cương Bảo Giới”. 



Quang Minh đối chọi với Hắc Ám. Có quang minh thì hắc ám không thể tồn 

tại. Ðây  là  một sự kiện  hiển  nhiên, ai cũng thấy  rõ. Và vì  giới  này có công 

năng diệt trừ hắc ám, vô minh từ vô thỉ, nên gọi là “quang minh”. 

Kim Cương là một loại khoáng thạch vô cùng cứng rắn, có thể phá hủy bất 

cứ  một  vật  thể  cứng  rắn  nào  khác.  Ðiều  này  cũng  là  một  sự  kiện  thông 

thường mọi người đều biết. Vì giới pháp này có thể tồn phá tất cả phiền não 

khó tồn phá nhất, cho nên gọi là “kim cương”. 



Bửu  chỉ  những  vật  quý  trọng,  có  thể  dứt  trừ  sự  nghèo  cùng  khốn  khổ  của 

mọi người, nên được tất cả thế nhân xem trọng. Và cũng vì giới pháp này có 

thể  xuất  sanh  vô  lượng  công  đức,  pháp  tài,  khiến  cho  công  đức  thiện  pháp 

của chúng sanh ngày càng tăng trưởng nên gọi là Bửu. 



Chính Kim Cương Quang Minh Bửu Giới là giới tối thượng vi diệu đệ nhứt, 

là thể tạng của mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh, là tâm địa giới 

pháp  của  chư  Cổ  Phật  triển  chuyển  truyền  lại,  không  phải  do  đức  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật riêng sáng lập sau này. Vì vậy, giới pháp này rất có 

giá trị đối với mỗi chúng sanh, nhất là đối với các hành giả bậc Ðại Thừa, tu 

học Phật pháp, lại cần phải đặc biệt xem trọng. 



Danh từ Quang Minh Kim Cương nghiên cứu cao hơn một bước, cũng như 

căn cứ vào phương diện đạo lý, chư cổ đức đã giải thích như sau:   

- Quang Minh là căn cứ vào Nhiếp Thiện Pháp Giới để nói, vì Tâm Ðịa diệu 

giới này có thể soi chiếu tất cả các pháp. 

- Kim Cương là căn cứ vào Nhiếp Luật Nghi Giới  mà nói, vì Tâm Ðịa diệu 

giới này bản thể của nó thuộc về Vô Lậu Tánh. 

-  Bửu  là  căn  cứ  vào  Nhiếp  Chúng  Sanh  Giới  vì  Tâm  Ðịa  diệu  giới  này  có 

công năng cứu tế muôn vật, lợi ích quần sanh. 

Nếu  nghiêm cẩn  hành  trì  Luật Nghi Giới thì  không  một ác pháp  nào chẳng 

trừ được, đạt đến quả vị Phật và thành tựu Ðoạn đức. 

Nếu phụng  hành Nhiếp  Thiện Pháp Giới một cách thiết thực thì không  một 

thiện pháp nào chẳng tu được, đạt đến quả vị Phật, thành tựu được Trí đức. 

Nếu  thực  tiễn  nhận  chân  được  Nhiếp  Chúng  Sanh  Giới  thì  chính  là  không 

một chúng sanh  nào chẳng cứu độ, đạt đến quả  vị Phật, thành tựu được  Ân 

đức. 



Cho nên, chỉ có  một giới pháp của đức Lô Xá Na thường trì tụng, xem qua 

rất đơn  giản,  nhưng sự thật thì bao  hàm của  nhơn quả Ðại  Thừa  bên trong. 

Vì lý do nói trên, Ðức Phật tiếp tục dạy: Quang Minh Kim Cương Bửu Giới 

không phải là pháp gì khác, chính là bổn nguyên của tất cả chư Phật, là bổn 

nguyên của tất cả Bồ Tát. 



Nói rõ hơn, Tát Bà Nhã hải của chư Phật còn gọi là Bát Nhã Ba La Mật, tức 

là Nhất Thiết Chủng Trí của chư Phật. 

Chữ Hải ở đây ý  nói đại trí của chư Phật  sâu rộng  như biển cả, cố nhiên  là 

lấy  giới  này  làm  bổn  nguyên.  Lục  độ  vạn  hạnh  của  Bồ  Tát cũng  dùng  giới 

này làm bổn nguyên. Ðức Lô Xá Na do nơi giới này mà thành đạo. Chư Phật 

trong ba đời, mười phương cũng từ nơi giới này mà thành đạo. Tất cả Bồ Tát 

ở thế  giới  này  và ở các phương khác  lẽ đương  nhiên phải  lấy  giới  này  làm 

cội gốc, nương theo để tu hành. 



Nếu  ly  khai  Quang  Minh  Kim  Cương  Bảo  Giới  này  mà  tu  hành  pháp  môn 

của 30 tâm và Thập Ðịa, cố nhiên không thể nào thành tựu được. Ngay chính 

công  đức  của  Phật  địa  cũng  không  thể  phát  sanh.  Tánh  trọng  yếu  của  Tâm 

Ðịa diệu giới này, nơi đây càng có thể nhận thức rõ ràng nhất. 

Chư Phật, Bồ Tát sở dĩ đều lấy giới này làm bổn nguyên vì giới pháp này là 

chủng tử Phật tánh sẵn có của chúng sanh. 



Căn  cứ  vào  lý  Ðại  Thừa  mà  nói,  Phật  tánh  vốn  là  pháp  sẵn  đủ  của  tất  cả 

chúng sanh, nhưng cần phải nương nhờ vào Giới mới có thể phát sanh, cho 

nên  gọi  là  “chủng  tử”.  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Phật  chủng  tùng  duyên  khởi” 

(chủng tử Phật tánh tùy nhân duyên mà sanh ra) cũng chính là ý này. 

Trong kinh Niết Bàn thuyết minh: “Nhất thiết chúng sanh tuy hữu Phật tánh, 

yếu nhân trì giới, nhiên hậu nãi kiến, nhân kiến Phật tánh, đắc thành a nậu đa 

la tam miệu tam bồ đề” (Tất cả chúng sanh dù sẵn có Phật tánh, nhưng cần 

phải  nghiêm  trì  tịnh  giới,  sau  đó  mới  thấy  được  Phật  tánh.  Do  thấy  được 

Phật tánh  mà đắc thành quả vị a nậu đa la tam  miệu tam bồ đề). Ðây là nói 

về  ý  nghĩa  nhân  duyên  Phật  tánh  và  liễu  nhân  Phật  tánh  lấy  giới  này  làm 

chủng tử. 

Trong luận Khởi Tín thuyết  minh: “Dĩ tri pháp tánh vô nhiễm ô, tùy ly ngũ 

dục  quá  cố,  tùy  thuận  tu  hành  Thí  Ba  La  Mật”  (Do  biết  rõ  pháp  tánh  vốn 

không ô nhiễm, lập tức xa lìa tội lỗi say mê ngũ dục, tùy thuận theo pháp mà 

tu hành Thí Ba La Mật). 

Ðây là nói về Quang Minh Kim Cương Bảo Giới lấy chánh nhân Phật Tánh 

làm chủng tử. Tất cả chúng sanh đều đồng sẵn đủ Phật Tánh chủng tử  này, 

nhưng vì sao chúng ta cũng như tất cả chúng sanh không thể chứng đắc Tâm 

Ðịa pháp môn? 



Trả lời câu hỏi này thật đơn giản. Ấy là do nơi chúng sanh bị phiền não che 

đậy, làm chướng, luôn trái ngược lại giác tánh và thuận hợp với trần lao mà 

ra  nông  nỗi  như  vậy.  Nếu  thuận  theo  Phật  tánh  mà  tu  hành  thì  có  thể  siêu 

thoát khỏi biển khổ sanh tử, ngộ nhập tự tánh Niết Bàn sẵn có và mới có thể 

chứng đắc Tâm Ðịa pháp môn, đồng như chư Phật. 



Sở dĩ Ðức Phật đến nhân gian tuyên thuyết Tâm Ðịa diệu giới này; và chúng 

ta  sở  dĩ  phải  bẩm  thọ  Tâm  Ðịa  diệu  giới  này,  vì  Phật  muốn  cho  chúng  ta 

chứng đắc Tâm Ðịa pháp môn. Hơn nữa, chỉ có Tâm Ðịa diệu giới này mới 

có thể giúp chúng ta chứng đắc Tâm Ðịa pháp môn. Thế nên chúng ta không 

nên xem thường. 



---o0o--- 

 

A.4.1.2. HIỂN GIỚI THẮNG LỢI (nêu rõ sự lợi ích của giới) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ  câu  “nhứt  thiết  chúng  sanh  giai  hữu  Phật  tánh...”  đến  câu  “...  đương 

đương thường hữu nhân cố, đương đương thường trụ pháp thân”. 

2. Dịch nghĩa:   

Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, tất cả ý thức sắc, tâm, là tình, là tâm đều 

nằm trong phạm vi giới tánh Phật tánh, vì chắc chắn thường có chánh nhân, 

nên chắc chắn pháp thân luôn thường trụ. 

Lời giảng:  

Bổn nguyên của Quang Minh Kim Cương Bửu Giới đã nêu rõ bên trên. Giờ 

đây xin thuyết minh phần thắng lợi của Quang Minh Kim Cương Bửu Giới. 

“Nhất  thiết  chúng  sanh  giai  hữu  Phật  tánh”  trong  phần  kinh  văn  trên  trong 

kinh Niết  Bàn cũng từng  nói  đến. Các học giả  trong  Phật  giáo Trung Quốc 

tối sơ đều thừa nhận tất cả chúng sanh đều sẽ được thành Phật, chính do từ 

câu này. 

Kinh  Niết  Bàn  nói  tiếp:  “Phàm  hữu  tâm  dã,  giai  đương  tác  Phật”  (Phàm 

chúng sanh nào có tâm đều sẽ thành Phật). 

Tâm  nghĩa  là pháp  mà  mỗi chúng sanh đều có sẵn, Phật tánh ẩn tàng trong 

tâm chúng sanh; vì thế nên các chúng hữu tình nếu có đủ tâm thức hoạt động 

đều có thể thành Phật. 

Ở đây có người hỏi: Chúng tôi hiện có Phật tánh hay không? 

Tôi dám quả quyết đáp rằng: Ðương nhiên là có. 

Nếu  như  quý  vị  hỏi  tiếp:  Chúng  tôi  đã  có  Phật  tánh,  tại  sao  không  thành 

Phật? 



Tôi xin đáp: Ðủ Phật tánh là một sự kiện, thành Phật hay không lại là một sự 

kiện khác. Chư Ðại Giác Thánh Nhân sở dĩ nói các Ngài đã thành Phật do vì 

các Ngài đã đem Phật tánh sẵn đủ của mình chẳng những khai phát mà còn 

trang nghiêm Phật tánh, để hoàn thành diệu quả Pháp Thân thanh tịnh. Hàng 

phàm phu cụ phược chúng ta sở dĩ vẫn là chúng sanh, vì Phật tánh còn bị vô 

minh hắc ám bao phủ, ngăn che, nên phải thành thân sanh tử trong vòng luân 

hồi. Do đó, sở dĩ chúng ta mãi trôi lăn trong vòng sanh tử, không được thành 

Phật,  vấn đề không phải  là ở  nơi chúng ta không đủ Phật tánh,  mà chính ở 

chỗ  do  căn  bệnh  vô  minh  che  đậy  Phật  tánh,  làm  cho  Phật  tánh  không  thể 

hiển hiện. 



Hiện tại,  nếu có thể bẩm thọ Quang Minh  Kim Cương  Bảo Giới này thì  vô 

minh  che  đậy  Phật  tánh  bị  tiêu  diệt,  khiến  cho  Phật  tánh  lý  thể  hoàn  toàn 

hiển lộ, tức thời có thể thành Phật. Thế nên hiện tại không thành Phật được, 

không  phải  là  không  có  Phật  tánh;  cũng  không  nên  buồn  trách  một  người 

nào, mà cần nên tự trách mình chưa phá trừ được vô minh đó thôi. 



Phật tánh bao gồm tất cả pháp và không cuộc hạn ở một khía cạnh nào. Cho 

nên tất cả hoặc ý hoặc thức, hoặc sắc, hoặc tâm, đều là tình, là tâm. Không 

một pháp  nào chẳng điều  nhiếp  vào trong  phạm  vi  giới  pháp Phật tánh.  Lý 

thể  Phật  tánh  bất  sanh  bất  diệt  và  luôn  thường  trụ,  cho  nên  tất  cả  các  tâm 

thức hoạt động hư vọng, phân biệt, hoàn toàn do vô minh, bất giác gây ra. 

Chủ  thể  của  tâm  hư  vọng,  phân  biệt  là  A  Lại  Da  Thức.  Nguyên  nhân  sanh 

khởi A Lại Da Thức là nương nơi Như Lai Tạng mà có. Nên Khởi Tín Luận 

nói: “Tâm sanh diệt  giả,  y Như Lai Tạng,  cố hữu sanh diệt  tâm. Sở  vị:  Bất 

sanh, bất diệt, dữ sanh diệt hòa hợp, phi nhứt, phi dị, danh vi A Lại Da thức” 

(Nói đến tâm sanh diệt phải biết do đâu mà có? Tức là y theo Như Lai Tạng 

phát sanh nên có tâm sanh diệt. Trong kinh gọi là bất sanh, bất diệt, hòa hợp 

với sanh diệt, chẳng phải hợp làm một, chẳng phải phân ra khác nhau, gọi là 

A Lại Da thức). 



Tiếp theo đó, nương theo A Lại Da thức này mà sanh khởi ra ý. Nương nơi 

tâm và ý mà có ý thức sanh khởi. Ðồng thời, cũng trong Khởi Tín Luận nói: 

“Dĩ  A  Lại  Da  thức  thuyết  hữu  vô  minh”  (do  nương  nơi  A  Lại  Da  thức  mà 

nói là có vô minh). Chúng sanh mãi trôi lăn trong vòng sanh tử, không được 

thành  Phật,  thật  ra  không  phải  do  nguyên  nhân  nào  khác  mà  chính  do  Vô 

Minh Trụ Ðịa từ vô thỉ ở trong A Lại Da thức quấy rối! 

Ở đây nói là tâm là theo ý nghĩa tập khởi, không giống như ý nghĩa tích tập 

chủng  tử  sanh  khởi  hiện  hành  trong  pháp  tướng  Duy  Thức  đã  nói,  mà  chỉ 

cho vọng niệm bỗng nhiên tập khởi. 



Ý là ý nghĩa tư lương, có đủ công năng tác dụng hằng thẩm tư lương (kiểm 

soát tư tưởng). Theo Duy Thức thì đó là “đệ thất nhiễm ô ý”. Khởi Tín Luận 

cho  là có năm thứ ý (năm thứ này có nêu  và  giảng rõ trong  Khởi Tín  Luận 

và các bộ chú sớ). 



Thức là liễu việc (hiểu rốt ráo mọi việc). Cả sáu thức đều gồm luôn trong đó. 

Sắc  là  chỉ  cho  vật  chất  cụ  thể  hiện  tại  thường  nói  đến,  cũng  chỉ  cho  sanh 

mạng  nhục thể của chúng sanh do  tứ đại  tổ  hợp.  Tâm, Ý,  Thức ba  thứ  này 

gọi chung là tinh thần. 



Sanh  mạng  chúng  sanh  là  sự  hòa  hợp  của  hai  thể:  tinh  thần  lẫn  vật  chất. 

Chúng sanh do sắc tâm hòa hợp và sẵn có Phật tánh tiềm ẩn trong đó. Chúng 

ta nên biết rằng Phật tánh chính là ở trong tâm thức. Ngoài tâm thức này ra, 

không có Phật tánh nào tồn tại riêng được. 

Nên trong kinh Lăng Già, Ðức Phật từng nói: “Ngã thuyết A Lại Da thức tức 

thị Như Lai Tạng” (Ta nói A Lại Da thức chính là Như Lai Tạng). 

Hai chữ “thị tình” (là tình) dùng phân biệt với vô tình. 

Hai chữ “thị tâm” (là tâm) dùng phân biệt với vô tâm. 



Vô tình,  vô tâm chính  là  những  loại cây, đá vô  ý thức. Những  vật thuộc  về 

gỗ, đá đương nhiên không thể kham thọ Tâm Ðịa diệu giới. Chỉ có loài hữu 

tình có đầy đủ tinh thần và hoạt động mới có thể bẩm thọ Tâm Ðịa diệu giới. 

Ðã  là  hữu  tình,  tức  có  đủ  Phật  tánh,  nên  đương  nhiên  vào  trong  pháp  giới 

Phật tánh. 

Hai câu:   

Ðương đương thường hữu nhân cố. 

Ðương đương thường trụ Pháp Thân. 

Dịch: “Vì chắc chắn thường có chánh nhân nên chắc chắn Pháp Thân thường 

trụ” biểu thị lý tất nhiên của luật nhân quả. Hai chữ “đương đương” ở đây có 

thể  hiểu  là  “đích  thực  như  vậy”.  Nghĩa  là:  Quang  Minh  Kim  Cương  Bửu 

Giới đích thực thường có chân nhân thành Phật, đích thực là diệu quả Pháp 

Thân thường trụ sẵn có. Nhân và quả đều không ly khai Tâm Ðịa diệu giới 

này. 

Hai  chữ “thường  hữu”  dùng  để  phân  biệt  với  ý  nghĩa  không  phải  thoạt  có, 

thoạt không, mà bất cứ lúc nào cũng có, đích xác làm chân nhân thành Phật. 

Hai  chữ “thường  trụ”  dùng  để  phân  biệt  với  ý  nghĩa  không  phải  thoạt  đến, 

thoạt  đi  mà  biểu  thị  ý  nghĩa  Pháp  Thân  diệu  quả  vĩnh  viễn  thường  hằng, 

không  có  tướng  khứ  lai,  động  tĩnh.  Nhưng  Pháp  Thân  diệu  quả  thường  trụ 

này  không  phải  do  từ  bên  ngoài  mà  có  được;  chính  là  do  Phật  tánh  sẵn  có 

bên trong, cực lực khai phát trang nghiêm mà thành. 

Bởi  vì sự lợi  ích  thù  thắng của Quang Minh  Kim  Cương  Bửu Giới  là chân 

nhân thành Phật, là Pháp Thân Diệu Quả Thường Trụ thanh tịnh, cho nên ở 

phần khai mạc bên trên nêu là Hiển Giới Thắng Lợi. 



---o0o--- 

 

A.4.1.3. KHUYẾN TÍN THỌ TRÌ (khuyên phát tín tâm thọ trì giới) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ  câu:  “Như thị  thập  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  xuất  ư thế  giới...”  cho  đến  câu: 

“...bổn nguyên tự tánh thanh tịnh”. 

2. Dịch nghĩa:   

Mười Ba La Ðề Mộc Xoa như thế xuất hiện trong đời. Giới pháp này là chỗ 

kính trọng thọ trì của tất cả chúng sanh trong ba đời. Giờ đây, Ðức Phật sẽ vì 

trong đại chúng mà giảng lại giới phẩm vô tận tạng, là giới phẩm của tất cả 

chúng sanh, bổn nguyên tự tánh thanh tịnh. 

Lời giảng:  



Giới pháp  Phật tánh  như trên đã thuyết  minh,  là  nhân tố  duy  nhất để thành 

Phật của tất cả chúng sanh. Nếu như đối với Phật tánh pháp giới này mà cực 

lực trang nghiêm thì cũng có thể hoàn thành Phật quả tối cao. 

Nói  một cách khác, chỗ tu nhân hạnh chính là giới pháp Phật tánh này, chỗ 

chứng đắc quả vị cũng chính là Phật tánh giới pháp này. Vì thế, chúng ta có 

thể biết chỗ chứng ngộ của chư Phật Như Lai cố nhiên là giới pháp Phật tánh 

này.  Phàm  phu  chúng  sanh  mê  hoặc,  không  thể  giác  ngộ  đều  là  do  bị  mê 

hoặc,  không  hiển  lộ  được  giới  pháp  Phật  tánh  này.  Ðức  Ðại  Thánh  Thích 

Tôn đã phát lộ được điểm ấy. Ðối với tất cả chúng sanh đã sẵn đủ nhân thù 

thắng  thì  đều  có  thể  chứng  đắc  quả  thù  thắng  này,  nhưng  vì  bị  mê  hoặc 

không  giác  ngộ,  nên  trước  sau  phải  chịu  trầm  luân  trong  biển  khổ  sanh  tử. 

Ðức  Phật  vô  cùng  thương  xót,  không  nỡ  để  sanh  chúng  cứ  mãi  trầm  luân 

như thế, nên Ngài mới suy nghĩ tìm phương cách cứu độ. 

Nhưng  dùng  phương  cách  nào  mới  có  thể  khiến  chúng  sanh  giác  ngộ  Phật 

tánh? 



Không có phương pháp nào hơn là tuyên thuyết các giới pháp, khiến cho tất 

cả chúng sanh nhất nhất đều y theo đó giữ gìn, mới có thể chuyển mê thành 

ngộ, siêu phàm nhập thánh và hoàn thành vô thượng Phật quả. 

Ðức  Phật  dùng  tâm  đại  từ,  đại  bi  vận  dụng  những  phương  tiện  khác  nhau, 

đem  giới  pháp  Phật  tánh  sẵn  có  của  chúng  sanh  khai  ra  thành  mười  thứ để 

tuyên  thuyết,  cho  nên  nói:  “Mười  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  như  thế  xuất  hiện 

trong đời”. Mười Ba La Ðề Mộc Xoa chính là mười giới trọng căn bổn. 

Tâm Ðịa giới pháp trọng yếu dường ấy, thế gian không dễ gì gặp được. Hiện 

tại, nhờ đức Như Lai xuất thế tuyên thuyết, mới có giới pháp này xuất hiện 

trên thế gian. Chúng ta rất có phước duyên và hạnh vận mới được gặp Tâm 

Ðịa  giới  pháp  này,  nên  phải  phát  tâm  đại  hoan  hỷ,  hết  lòng  tôn  trọng  cung 

kính đối với Ba La Ðề Mộc Xoa này và y theo đó, đúng như pháp tu trì, mới 

mong ngộ nhập vào phạm vi giới pháp Phật tánh. 



Ba chữ “thị pháp giới” (pháp giới này), chữ Pháp nghĩa là quỹ tắc hoặc phép 

tắc. Nếu như có người hỏi chư Phật vì sao mà được thành Phật? Chúng ta ắt 

có thể đáp lại một cách quả quyết rằng: “Căn cứ vào quỹ tắc mười giới trọng 

mà được thành Phật”. 



Sự  thành  Phật  của  chư  Phật  đã  rõ  ràng  như  thế,  chúng  ta  nếu  muốn  thành 

Phật cũng không có gì  lạ; phải  vâng theo phép tắc thành Phật  này, thể hiện 

một cách thiết thực, tu hành một cách nhận chân, lẽ tất nhiên, sẽ đạt đến mục 

đích thành Phật. 



Nếu không vâng theo phép tắc này, không theo quy luật này mà thực hành, 

mà muốn được thành Phật, thiết tưởng đó là điều không thể được. Và do vì 

giới pháp này là phép tắc tu thành Phật, nên kinh văn gọi là “giới pháp”. 



Danh  từ  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  là  tiếng  Ấn  Ðộ,  trong  kinh  từ  trước  đến  nay 

tiếng  Trung  Quốc  dịch  là  Biệt  Biệt  Giải  Thoát.  Người  đời  không  rõ  được 

chủ ý của Ðức Phật khi chế giới, nên khi nhìn thấy những giới điều của Ngài 

đã chế định, trong đó Ngài dạy hàng đệ tử việc này không được làm, việc kia 

không được làm; từ đó, họ ngộ nhận giới pháp của Phật giáo là một thứ thúc 

phược  con  người,  nên  không  dám  phát  tâm  tin  Phật,  cũng  không  dám  thọ 

giới.  Họ  không  biết  rằng:  Giới  pháp  của  Như  Lai  chế  định  chẳng  những 

không thúc phược chúng ta, mà là muốn cho chúng ta được tự tại giải thoát. 

Ý nghĩa Biệt Biệt Giải Thoát là như thế nào? 

- Nếu như nghiêm trì giới không sát sanh thì chúng ta đối với việc sát sanh 

này chắc chắn được giải thoát. 

- Như nghiêm trì giới không trộm cắp thì đối với sự trộm cắp này, chúng ta 

mới được giải thoát. 

- Như nghiêm trì giới không dâm dục thì đối với việc dâm dục, chúng ta mới 

được giải thoát. 

Trên đây nêu ra ba giới để làm tiêu biểu. Ngoài ra, nghiêm trì các giới pháp 

khác cũng đều được giải thoát như vậy. 



Trong  phạm  vi  quan  hệ  với  điểm  này,  tôi  cần  phải  giải  thích  rõ  để  quý  vị 

khỏi thắc mắc và không cảm thấy có sự khác lạ. Tỷ như chúng ta tạo nghiệp 

sát sanh, đặc biệt  là sát nhân. Chính  trong  lúc tạo  nghiệp  là do bị  ma phiền 

não xúi giục, sai sử, hoặc chính thân tâm ta cho là không có gì tội lỗi. Nhưng 

sau khi đã tạo nghiệp rồi, trong nội tâm của chúng ta lúc nào cũng bị tồn tại 

một ám ảnh đã giết người. Bấy giờ, dù chúng ta đi đến bất cứ nơi nào, chúng 

ta  cũng  cảm  thấy  dường  như có  người  luôn  theo  sau  muốn  giết  mình.  Một 

khi đã có ý niệm như thế thì trống ngực liền đập, nội tâm cảm thấy không an 

ổn. 



Tâm trạng bất ổn này chính là không giải thoát. Trái lại, nếu chúng ta chưa 

từng  có  hành  động  sát  nhân  bao  giờ,  thì  nội  tâm  luôn  bình  thản,  không  sợ 

sệt, lại luôn được tự do tự tại. Ðó chính là do không tạo nghiệp sát sanh nên 

được kết quả  giải thoát  rõ ràng  như vậy.  Không sát sanh  như thế thì không 

trộm cắp cũng như vậy. 

Nho thi có câu:   

Vị nhơn bất tác khuy tâm sự, 

Bán dạ xao môn diệc bất kinh. 

Dịch:   

Làm  người  đừng  mưu  tâm  làm  hại  kẻ  khác  thì  nửa  đêm  dù  có  bị  gõ  cửa, 

lòng cũng không kinh sợ. 



Chẳng  hạn,  những kẻ  trộm  cắp tài  vật của người, đến  lúc chiều  tối, dù  ngủ 

ngon giấc cách nào, khi nghe tiếng gõ cửa liền sanh tâm sợ hãi. Nếu không 

phải  sợ  cảnh  sát  đến  bắt  thì  cũng  sợ  khổ  chủ  bị  mất  tài  vật  đến  tìm.  Thâm 

tâm  lúc  bấy  giờ  không  được  tự  tại,  an  ổn.  Trái  lại,  nếu  giữ  gìn  giới  không 

trộm  cắp  thật  nghiêm  cẩn,  không  bao  giờ  trộm  lấy  tài  vật  của  người  dù  là 

một vật nhỏ, thì trong lúc nửa đêm, dẫu có người đến gõ cửa, trong tâm vẫn 

không chút gì sợ sệt. Không sợ sệt tức là giải thoát. 



Như trên đã thuyết minh về sự tai hại và lợi ích của việc phạm giới, giữ giới. 

Tiếp  theo  đây,  xin  nói  qua  giới  dâm  dục  và  xin  dẫn  vài  câu  chuyện  ngắn 

trong bộ Cảm Ứng Thiên quyển 3, nói về tai hại của dâm dục và lợi ích của 

sự giữ gìn giới cấm này. 

* Truyện thứ nhất:   

Ở Trung Hoa, vào triều nhà Minh, tại xã Ðịch Dương, có người tên Vương 

Cần Chính thông dâm với  một phụ nữ hàng xóm, và họ cùng nhau ước hẹn 

đi nơi khác. 



Vì sợ chồng đuổi theo kịp sẽ rất nguy hại, người phụ nữ ấy bèn tính kế giết 

chồng.  Sau  khi  người  chồng  bị  giết,  Cần  Chánh  nghe  tin  ấy,  hoảng  sợ,  tức 

khắc một mình đến huyện Giang Sơn mong trốn khỏi vụ án ấy. 

Từ Ðịch Dương  đến  huyện Giang Sơn cách  nhau 70 dặm. Cần Chánh định 

chắc đã xa, và có thể thoát qua tai họa. Trong lúc đi đường, vì bụng đói, anh 

ta ghé  vào  tiệm ăn cơm. Chủ quán bảo  người  làm công  dọn  một  mâm cơm 

có chén đũa cho cả hai người dùng. Cần Chánh thấy thế bảo rằng: “Chỉ một 

mình  tôi,  sao  lại  dọn  cho  hai  người?”  Chủ  quán  đáp:  “Khi  nãy  tôi  thấy  có 

một  người bỏ tóc  xõa cùng đi  với ông  vào tiệm,  vì  thế tôi bảo  dọn cho  hai 

người”. 



Cần Chánh nghe qua vô cùng sợ hãi, biết là oan quỷ tức chồng của tình nhân 

đi theo,  liền tự động  đến quan  huyện thú tội. Quan  huyện tức  khắc cho bắt 

người đàn bà kia. Thế là cả hai đồng bị xử án sát nhân. 

 

* Truyện thứ hai: 

Lại tại huyện Kinh Khê có hai người, lúc nhỏ cùng học một trường, kết bạn 

với nhau rất thân thiện. Khi đến tuổi thành niên, cả hai đều lập gia đình. Một 

người  giàu  có,  một  người  thì  nghèo  cùng,  túng  thiếu.  Người  bạn  nghèo  có 

một cô vợ tuyệt đẹp. Người bạn  giàu kia thấy  người đẹp nên tính kế chiếm 

đoạt. 



Một  hôm  anh  ta  nói  với  người  bạn  nghèo  rằng:  “Tôi  có  quen  một  gia  đình 

đại phú, vợ chồng anh có thể đến đó nương náu và an sống”. 

Người bạn nghèo nghe nói, tưởng là tình bằng hữu mãi thương nhau nên vô 

cùng cảm  tạ. Bấy  giờ, bạn kia  xuất  tiền sắm  một chiếc  ghe khá  lớn  để chở 

hành  lý,  rồi  cùng  hai  vợ  chồng  bạn  cùng  đi.  Ba  người  chèo  ghe  đến  một 

ngọn núi, người bạn giàu bảo bạn nghèo rằng: “Ðể chị ở đây giữ đồ, tôi và 

anh đi trước lên núi”. 



Người  ấy  dẫn  bạn  vào  rừng  rậm,  rồi  tức  khắc  lấy  búa  dắt  sẵn  trong  lưng 

chém chết. Sau đó, giả vờ khóc lóc một cách thê thảm, xuống núi bảo với vợ 

bạn rằng: “Chồng chị chết vì nạn cọp”. 

Người phụ nữ vừa nghe xong ngã xuống bất tỉnh nhân sự. Một hồi lâu nàng 

tỉnh lại khóc lóc thê thảm. Người bạn giàu an ủi rằng: “Tai nạn xảy ra là việc 

đã rồi, giờ chị có quá buồn đau cũng không làm sao được. Chị nên cùng tôi 

lên núi kiếm thi hài”. 



Người phụ  nữ dù  hết sức đau đớn,  nhưng  nghe  nói cũng cố  gắng đi tìm thi 

hài  của  chồng.  Người  này  dẫn  vợ  bạn  đến  chỗ  rừng  suối  rậm  rạp,  liền  ôm 

người  đàn  bà  ấy  và  cầu  làm  việc  bất  chánh.  Người  đàn  bà  la  lên  phản  đối. 

Ngay  lúc  ấy,  bỗng  nhiên  mãnh  hổ  nhảy  ra  ngậm  anh  bạn  giàu  có  đi  một 

mạch. Người phụ nữ thấy thế cả kinh và cho rằng quả thật chồng mình đã lọt 

vào miệng cọp, nên vừa khóc kể, vừa lần xuống chân núi. 



Lúc đang đi trông thấy xa xa có một người vừa khóc,vừa đi đến, người phụ 

nữ nhận ra đó chính là chồng mình. Khi vừa gặp nhau, cả hai nắm tay khóc 

lóc thê thảm, rồi cùng thuật lại những việc đã qua. Người chồng bảo: “Anh 

ấy  toan  làm  nhục  em,  nhưng  không  bị  làm  nhục;  toan  giết  anh,  nhưng  anh 

không chết, giờ đây anh đâu có ân hận gì!” 

Người vợ cũng nói: “Cái khổ nhất của em là tưởng anh đã chết, em toan báo 

thù kẻ địch, nhưng kẻ địch đã tự thọ báo, giờ đây em rất mãn nguyện”. 

Bấy giờ cả hai buồn vui lẫn lộn, dẫn nhau xuống ghe cùng chèo về xóm. 

Qua  hai câu chuyện trên thuyết  minh về  việc phạm dâm  nghiệp  mà bị  hiện 

báo. 

Tiếp theo đây, xin trích dẫn hai truyện ngắn nói về sự giữ gìn thân tâm thanh 

tịnh, không phạm tội dâm mà được phước báo hiện tại. 

 

---o0o--- 

 

* Truyện thứ nhất: 

Ở Trung  Hoa, tại tỉnh Chiết Giang, có  quan Chỉ  Huy Sứ, rước  một  giáo sư 

về nội dinh dạy con. 

Một  hôm,  vị  giáo  sư  bị  bệnh  thương  hàn,  vì  muốn  cơn  bệnh  mau  nhẹ,  nên 

liệu trị theo cách phát hãn (làm cho toát mồ hôi), giáo sư bảo học trò đi lấy 

mền. Cậu bé  khi đi  lấy  mền,  vì sơ  ý,  nên  kéo  luôn chiếc  dép của  mẫu  thân 

đến  phòng  thầy  giáo.  Khi  xông  thuốc  lá  xong,  giáo  sư  bảo  cậu  bé  đem  trả 

mền thì chiếc dép còn  lại trong phòng thầy  giáo,  nhưng cả thầy  lẫn trò đều 

không biết. 



Quan Chỉ  Huy  Sứ  trông thấy  nghi  ngờ  vợ  mình tư thông  với thầy  giáo  nên 

tra hỏi người vợ; nhưng tra hỏi cách nào phu nhân vẫn không chịu tội. Quan 

Chỉ Huy Sứ lập mưu dò xét. Ông sai một tỳ nữ đến phòng thầy giáo gõ cửa 

và nói lệnh bà mời thầy đến. Thầy giáo cả giận mắng: “Ðêm khuya giờ này 

mà mời cái gì!” 

Tỳ nữ tức khắc về thưa lại. Chỉ Huy Sứ bắt buộc phu nhân phải đích thân đi. 

Khi phu nhân đi trước, quan Chỉ Huy Sứ nối gót theo sau và cầm một thanh 

bạch  nhẫn  (gươm  trắng) đứng  bên  ngoài  đợi  mở  cửa.  Phu  nhân  gõ  cửa  xin 

vào  phòng,  thầy  giáo  liền  cự  tuyệt  và  bảo  rằng:  “Giờ  này  phu  nhân  không 

được phép vào phòng tôi”. 



Phu  nhân  khẩn  khoản  nhiều  lần,  nhưng  thầy  giáo  quyết  định  không  mở. 

Hôm  sau,  theo  thường  lệ  mỗi  buổi  sáng,  sau  khi  súc  miệng,  rửa  mặt,  điểm 

tâm xong, thầy giáo sẽ bắt đầu dạy học. Nhưng trái lại, thầy giáo sau khi súc 

miệng, chải đầu xong, liền từ biệt quan Chỉ Huy Sứ đi về. 

Quan  Chỉ  Huy  Sứ bấy  giờ  mới  rõ  sự  thật,  nói  rằng:  “Tiên  sinh  thật  là  một 

bậc  chân  quân  tử”.  Ðoạn  thuật  hết  đầu  đuôi  tự  sự  chính  mình  đã  làm  và 

thành tâm tạ lỗi, mời thầy ở lại lớp tiếp tục giáo huấn các con trong nhà. 

Thầy  giáo  là  một  thanh  niên  trẻ  tuổi.  Trong  kỳ  thi  năm  ấy,  thầy  đậu  khoa 

cao, sau đó làm quan trong nội triều. 

 

---o0o--- 

 

* Truyện thứ hai: 

Cũng  tại  Trung  Hoa,  thời  bấy  giờ  có  một  tướng  lãnh  tên  Trình  Ngạn  Tân. 

Lúc đi chinh phạt tại Ninh Thành, trong thời gian ở thành nội, một hôm, kẻ 

tả  hữu  đưa  vào  ba  thiếu  nữ  chưa  chồng,  không  biết  con  nhà  ai,  dâng  cho 

tướng  lãnh.  Ba  cô  đều  là  người  quốc  sắc  khuynh  thành.  Tướng  công  đang 

lúc rượu say, thấy ba cô thiếu nữ còn quá trẻ, bảo rằng: “Ba cô cũng như con 

gái tôi ở nhà, tôi đâu dám làm việc phạm giới”. Sau đó, vị tướng lãnh ra lệnh 

thuộc hạ cho ba cô ăn uống no đủ và dẫn vào một ngôi nhà tử tế cho cả ba an 

nghỉ.  Ngài  ra  ngoài  khóa  cửa  lại.  Ðến  sáng,  bảo  người  dẫn  đến  hỏi  danh 

tánh, xứ sở, cha mẹ, rồi sai người mang về trao trả cho gia đình. 



Sau  này,  tướng  công  trí  sĩ  về  cố  hương,  tịnh  dưỡng  tu  hành.  Ðến  ngày  từ 

trần,  ông  đi  từ  biệt  các  thân  hữu,  rồi  niệm  Phật  mà  tạ  thế,  hưởng  thọ  chín 

mươi ba tuổi. Các con của ông sau này đều đậu khoa cao và rất vinh hiển. 

Truyện  kể  trên  đã  chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy  rằng  giữ  gìn  hạnh  thanh 

tịnh, không phạm tội mà được phước báo hiện tiền. 



Như thế, chúng ta thấy rõ những giới điều của Phật chế định, ngăn cấm việc 

này không được làm, việc kia không được làm, chính là xuất phát từ tâm từ 

bi của Phật. Ngài muốn cho chúng ta đi trên con đường giải thoát, thoát hẳn 

sự thúc phược và mọi khổ đau. 



Thế  nên  người  đời  nếu  quan  niệm  những  giới  luật  của  Phật  là  những  quy 

điều bó buộc con  người  một cách  vô  ích, thì  họ  hoàn  toàn sai  lầm. Có  một 

điều  chúng  ta  cần  phải  biết:  Bốn  giới  Sát,  Ðạo,  Dâm,  Vọng  thuộc  về  tánh 

giới. Ðứng về phương diện tội lỗi thì gọi là tánh tội. Nghĩa là bốn sự việc ấy 

bản  chất  của  chúng  vốn  là  tội  lỗi.  Thế  nên  nếu  người  nào  giữ  gìn  không 

phạm  thì  được  phước  vô  lượng;  người  nào  trái  phạm  thì  khổ  quả  vô  biên. 

Không luận có Phật ra đời hay không, có Phật chế giới hay không chế giới, 

hễ nghiêm trì thì được phước, vi phạm thì mang họa. 



Như trên đã  giải thích danh từ  Ba  La Ðề  Mộc Xoa là Biệt Biệt Giải Thoát, 

cũng có thể dịch là Bảo Giải Thoát. Nghĩa là người thọ trì giới pháp này, nếu 

theo đúng pháp, giữ gìn không hề vi phạm, nếu là hành giả Thanh Văn thừa, 

thì  Như  Lai  bảo  đảm,  chứng  chắc  người  ấy  quyết  định  được  quả  giải  thoát 

tất  cả  vô  minh,  phiền  não  v.v...  được  chứng  Pháp  Thân  thanh  tịnh,  đạt  đến 

quả vị như Phật. 



Căn cứ vào ý nghĩa trên đây, chúng ta có thể nói như vầy: “Lúc tu nhân, giữ 

gìn tịnh  giới  nghiêm cẩn, đạt đến chỗ chứng quả Pháp Thân thanh tịnh  nên 

gọi là Ba La Ðề Mộc Xoa”. Tính chất trọng yếu của Ba La Ðề Mộc Xoa, từ 

những thuyết minh trên, có thể nói, đã được biểu thị một cách minh bạch. 

Trong kinh Phạm Võng  này  giảng  mười  giới trọng căn  bản  gọi  là  Thập  Ba 

La Ðề Mộc Xoa. 

Trong Luận Du Già Bồ Tát Giới giảng bốn giới trọng căn bản, gọi là Tứ Ba 

La Ðề Mộc Xoa. 

Kinh  Ưu  Bà  Tắc  giảng  sáu  giới  trọng  căn  bản,  gọi  là  Lục  Ba  La  Ðề  Mộc 

Xoa. 

Trong kinh Thiện Giới giảng tám giới căn bổn thì gọi là Bát Ba La Ðề Mộc 

Xoa... 



Như thế, các kinh giảng giới trọng căn bổn, nhiều ít không đồng đều. Mười 

Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa,  Ðức  Phật  đã  giảng,  là  phép  tắc  thành  Phật  của  chúng 

sanh, nên tất cả chúng sanh trong ba đời đều phải đảnh đới thọ trì. 

Hai chữ “đảnh đới” nghĩa là đầu đội (bản Việt văn dịch là kính trọng thọ trì). 

Dùng “đầu đội” ý muốn nói sự tôn trọng đến cực điểm, như đem những vật 

quý báu đội  lên đầu, không dám tùy  tiện sơ suất, không dám  xem  nhẹ  mảy 

may và cũng không dám có tâm khinh thường. 



Hai chữ “thọ trì” là ý nghĩa lãnh thọ, chấp trì, biểu thị tinh thần đối với giới 

pháp, từng giờ, từng phút dùng tâm thể hội, như giữ gìn cẩn thận những vật 

mình yêu tiếc, không một giây phút buông bỏ, xa lìa hoặc quên lãng. 

Chỉ có thái độ tinh thần  và đầu đội tuân  giữ đối  với  giới pháp  như thế  mới 

mong tránh khỏi sự sai phạm giới luật. 

Ðầu đội, vâng giữ giới pháp thành Phật này, không chỉ riêng một chúng sanh 

nào  cần  phải  thực  hành  mà  tất  cả  chúng  sanh  đều  phải  thực  hành.  Không 

phải chỉ riêng đời hiện tại, mà cả đến đời quá khứ, vị lai, tất cả chúng sanh 

đều phải thực hành đúng theo như thế. 

Tóm lại:   



Tất cả chúng sanh đều phải hết lòng tôn trọng giới pháp này. Trừ phi những 

chúng  sanh  nào  không  muốn  được  giải  thoát  và  thành  Phật.  Trái  lại,  nếu 

muốn  được  giải  thoát  và  thành  Phật  thì  cần  phải  trân  trọng  tôn  kính  Ba  La 

Ðề Mộc Xoa. 



Nếu đối với Ba La Ðề Mộc Xoa này hơi có chút xem thường, hủy phạm, phá 

hoại mà muốn thành Vô Thượng Phật Quả thì hoàn toàn vô vọng. Tính chất 

trọng yếu của giới pháp chúng ta đã có thể thấy rõ nơi đây, nên tôi (pháp sư 

giảng kinh) hy vọng  mỗi hành giả đang tu học Phật pháp, đối với giới pháp 

thành Phật này, phải đúng theo pháp mà đảnh đới thọ trì (đầu đội vâng giữ). 

Ðức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện trong nhân gian vì  muốn cho 

chúng sanh biết rõ trọng yếu tính của giới pháp này, nên Ngài vì đại chúng 

đương  thời  giảng  lại  Thập  Vô  Tận  Tạng  Giới  Phẩm  (câu  này  bản  Việt  văn 

dịch  là  “Ðức  Phật  vì  trong  đại  chúng  này  mà  giảng  lại  giới  phẩm  Vô  Tận 

Tạng). 



Hai  chữ “đại  chúng”  trong  kinh  văn  đoạn  này,  chỉ  cho  hàng  tứ chúng  hiện 

tiền có  thể bẩm  thọ  giới pháp, cùng  với chúng thiên,  long,  bát bộ quỷ thần 

v.v...  Nhân  vì  giới  pháp  này,  bất  luận  người  nào,  chúng  sanh  nào  chỉ  cần 

hiểu được lời giảng của Pháp Sư truyền giới thì đều có thể bẩm thọ. 



Hai  chữ  “trùng  thuyết”  trong  câu  “trùng  thuyết  Vô  Tận  Tạng  Giới  Phẩm” 

(giảng  lại  giới  phẩm  Vô  Tận  Tạng),  chứng  tỏ  trước  đã  giảng  qua,  hiện  tại 

giảng  lại  lần  nữa,  hoàn  toàn  không  có  ý  nào  mới  lạ,  cho  nên  gọi  là  “trùng 

thuyết”. Hoặc trước kia, Ðức Phật Lô Xá Na ở thiên cung vì chư Bồ Tát và 

chư thiên  nhân đã  giảng qua 10  Ba  La Ðề Mộc Xoa  này. Giờ đây,  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật  vì chúng sanh trong cõi  nhơn  gian đây  giảng  lại 10 

giới phẩm Vô Tận Tạng. 



Có người cho: Ðem trọng  yếu tính của  giới pháp để  giảng  nói, chỉ  dạy cho 

mọi người một lần là đủ rồi, sao lại phải giảng nói lại lần nữa? 

Nên biết: Giới là nền tảng thành Phật. Trong kinh Hoa Nghiêm dạy: “Giới vi 

Vô Thượng Bồ Ðề bổn” (giới pháp là căn bổn để thành tựu Vô Thượng Bồ 

Ðề). Vì thế, tuy đã nói một lần rồi, phải nói lại lần nữa, mà không cảm thấy 

nhàm chán, phiền nhọc để cho chúng sanh đối với giới pháp này luôn đề cao 

cảnh giác, đem giới pháp này ghi nhớ trong não hải, không được quên lãng. 

Khi Ðức  Phật còn tại thế, Ngài  vì chúng đệ tử  xuất  gia  và tại  gia cùng chế 

định  nguyên  tắc  nửa  tháng  tụng  giới  một  lần.  Chính  Ðức  Phật  cứ  mỗi  nửa 

tháng, Ngài cũng tự tụng giới, đây là ý nghĩa Trùng Thuyết. 



Ðức Ðạo Tuyên Luật Sư, sơ tổ của Luật Tông Trung Hoa, cứ mỗi nửa tháng, 

vì  đại  chúng  công  khai  tụng  với  chúng  một  lần;  riêng  cá  nhân,  Tổ  lại  tụng 

đến 10  lần. Ðây đều  là biểu thị  ý  nghĩa chư Phật Như  Lai, chư Ðại  Bồ  Tát 

tôn trọng kính cẩn đối với giới pháp chưa đủ, lại còn phải tụng nhiều lần cho 

thuần thục điều văn của mỗi giới. 



Nếu  không  nằm  lòng  giới  điều  thì  sẽ  không  biết  thế  nào  là  Trì,  thế  nào  là 

Phạm, có khi phạm giới vẫn không biết, lại tự cho mình là trì giới, thật nguy 

hiểm biết dường nào! 



Nếu  như thường tụng  giới, thường  giảng  giới  thì đối  với  việc  trì phạm,  ghi 

nhớ  rõ ràng, biết  việc  nào không  nên  làm, nếu  làm thì phạm  giới. Nhờ thế, 

nhất cử, nhất động của chúng ta đều có sự lưu ý giữ gìn, nên không đến nỗi 

xảy ra những việc vi phạm giới luật. 



Ðức Phật trước vì chúng sanh giảng nói mười Ba La Ðề Mộc Xoa, rồi từ 10 

Ba  La Ðề Mộc Xoa diễn rộng  ra thành 48  giới  khinh.  Lại từ 48  giới khinh 

khai triển ra thành ba ngàn oai nghi, tám muôn tế hạnh. Rốt sau, đối với giới 

Bồ Tát diễn thành vô cùng vô tận; cho nên gọi là Vô Tận Tạng Giới. 


Như trên đã thuyết minh, bất luận giới pháp Phật tánh hay Quang Minh Kim 

Cương Bửu Giới này mà Ðức Phật Lô Xá Na thường trì tụng trong thời kỳ tu 

nhân là chỉ có một giới này duy nhất. 

Tại sao hiện tại gọi là Vô Tận Giới? 



Tâm Ðịa diệu giới, thật tế mà nói, chỉ là một giới mà thôi. Nhưng vì do tâm 

niệm của chúng sanh vô tận nên giới pháp này cũng thành ra vô tận. 

Trong kinh Anh Lạc thuyết minh: “Giới pháp của tất cả phàm, thánh đều lấy 

tâm  làm  thể.  Tâm  nếu  như  có  chỗ  cùng  tận  thì  giới  pháp  cũng  có  chỗ  tận 

cùng; nhưng vì tâm không cùng tận nên giới pháp cũng không cùng tận”. 

Cho nên Vô Tận Tạng Giới vốn là do tâm thể vô tận  mà sinh ra. Giới pháp 

của  Bồ  Tát dù có  nhiều đến  vô cùng,  vô tận  như vậy,  nhưng đều  không  lìa 

bản thể của tự tâm. Vì thế nên gọi là một giới. 

Tâm Ðịa diệu giới bản thể của nó vốn là nhất vị bình đẳng, không thể nói có 

nhiều thứ sai khác. Nhưng ở trước sở dĩ nói Vô Tận Giới Tạng, chẳng qua vì 

nhắm vào sự sai biệt của giới tướng. Nếu như căn cứ vào giới thể mà nói thì 

vẫn là một chớ không phải nhiều. 



Ðức Phật giảng Vô Tận Tạng Giới vì ngại rằng chúng sanh căn cứ vào giới 

tướng  mà  sanh  vọng  tưởng  chấp  trước,  rồi  đối  với  Giới  Thể  Bổn  Hữu  lại 

quên  mất. Cho  nên bấy  giờ  lại phải đem  giới  tướng  vô tận quy  nạp  về  giới 

thể  bổn  hữu;  nhưng  giới  thể  này  không  phải  từ  bên  ngoài  mà  đến,  cũng 

không  phải  do  người  nào  cấp  cho,  mà  chính  là  giới  pháp  Phật  tánh  sẵn  đủ 

của tất cả chúng sanh. 



Phật tánh này là bổn nguyên tự tánh thanh tịnh. Từ nơi giới pháp này, chúng 

sanh cùng Phật đồng nguyên gốc. Phật tánh tự nó từ xưa nay thanh tịnh. Chỉ 

có điểm bất đồng là ở chỗ chư Phật đã trở lại bổn nguyên, khôi phục được tự 

tánh  thanh tịnh ấy, còn phàm  phu chúng ta vì chưa trở  về bổn  nguyên,  nên 

cần phải bẩm thọ giới pháp mới khôi phục được tự tánh thanh tịnh của mình. 

Dù chưa khôi phục được tự tánh thanh tịnh, dù  mãi còn trôi  lăn trong biển 

sanh tử, nhưng nếu suy tìm đến tận nguồn gốc thì tự tánh vẫn là thanh tịnh, 

từ trước đến nay chưa từng bị nhiễm ô. 



Ở  đây  một  vấn  đề  đặt  ra  là  tại  sao  giới  pháp  Phật  tánh  sẵn  đủ  của  chúng 

sanh, nếu vốn đã là bổn nguyên thanh tịnh, sao lại còn phải bẩm thọ Vô Tận 

Tạng Giới? 

Ðối  với  điểm  này,  Phật  đã  dạy  rõ:  “Như  Lai  nói  Vô  Tận  Tạng  Giới  là 

phương tiện của Như Lai, người bẩm thọ Vô Tận Tạng Giới là phương tiện 

của người bẩm thọ”. 

Như vậy, Phật tánh  vẫn  là căn bổn của  giới pháp,  là tự tánh thanh  tịnh  vốn 

sẵn có từ xưa đến nay của chúng sanh, lấy giới pháp Phật tánh làm thể sở y. 

Hành  giả  sở  dĩ  cần  phải  bẩm  thọ  giới  pháp,  mục  tiêu  duy  nhất  là  vì  khôi 

phục bổn nguyên tự tánh thanh tịnh. 



Nếu  như không  bẩm thọ  giới pháp thì không  làm sao có thể khôi phục bổn 

nguyên  tự  tánh  thanh  tịnh.  Cũng  vì  lý  do  ấy,  Ðức  Phật  đã  vì  chúng  sanh 

giảng  nói Vô  Tận Giới Tạng.  Thế thì thuyết giả  hay thọ  giả đều  là  tối  yếu, 

nếu không thì không thể khôi phục bổn nguyên tự tánh thanh tịnh. 



---o0o--- 

 

A.4.1.4.  TỤNG  TIỀN  KHỞI  HẬU  (tụng  phần  trước,  khởi  phát  phần 

sau) 

A.4.1.4.1. XÁ NA THỈ THỌ (Ðức Phật  Xá Na bắt  đầu thuyết trao  giới 

pháp) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “ngã kim Lô Xá Na...” cho đến câu “...cam lộ tức khai”. 

2.  Dịch nghĩa  

Nay ta là Lô Xá Na   

Ðang ngự trị trên đài Liên Hoa   

Trên nghìn cánh sen đơm vòng   

Lại hiện ra nghìn đức Thích Ca  

Mỗi cánh sen trăm ức cõi, 

Ðều ngồi dưới cội Bồ Ðề   

Ðồng thời thành Chánh Giác đạo, 

Nghìn trăm ức Phật cũng vậy. 

Lô Xá Na là bổn thân, 

Nghìn trăm ức Phật Thích Ca  

Ðều đem theo vi trần chúng. 

Cùng nhau đến tại chỗ Ta. 

Ðể nghe Ta tụng Phật giới, 

Ta liền giảng môn cam lộ... 

Lời giảng:   

Ở phần trên  là  lối  văn trường  hàng, từ đây trở về sau  là  lối  văn trùng tụng. 

Trong  mười  lăm  câu  kệ  trên,  câu  đầu  tiên  nói  rõ  Phật  Lô  Xá  Na  bắt  đầu 

truyền trao Quang Minh Kim Cương Bửu Giới. 

Trong  kinh  thường  nói  Phật  có  ba  thân:  Pháp  thân,  Báo  thân  và  Ứng  thân. 

Theo như tông Thiên Thai thì:   

- Ðức Tỳ Lô Xá Na là biểu tượng cho Pháp thân Phật. 

- Ðức Lô Xá Na là biểu tượng cho Báo thân Phật. 

- Ðức Thích Ca Mâu Ni là biểu tượng cho Ứng thân Phật. 

Nhưng theo kinh Hoa Nghiêm giảng thì:   

- Ðức Tỳ Lô Xá Na chính là đức Lô Xá Na, và ngược lại. Hai thân ấy chỉ là 

một mà thôi, không nên phân biệt. Kinh Hoa Nghiêm do đức Lô Xá Na Phật 

tuyên thuyết bởi vì đức Lô Xá Na chính là đức Tỳ Lô Xá Na. 

Cho  nên  bộ  Hoa Nghiêm bổn dịch ở triều  Tấn, gồm sáu  mươi quyển, để  là 

Ðức Phật Lô Xá Na; trong khi cũng bộ Hoa Nghiêm nhưng bổn dịch ở triều 

Ðường gồm tám mươi quyển thì để là đức Tỳ Lô Xá Na. 

Lô Xá Na là tiếng Ấn Ðộ, Trung Quốc dịch là Tịnh Mãn. 

- Chữ Tịnh ý muốn nói sự tu hành khi đạt đến quả vị Phật thì bao nhiêu tội 

ác và các thứ hư vọng đều diệt trừ hết sạch, không còn một sợi tơ hay  mảy 

lông, cho nên gọi là Tịnh. 

- Chữ Mãn có  nghĩa  là khi sự tu  hành  đã đạt đến quả  vị Phật thì bao  nhiêu 

thiện  pháp,  vô  lượng  vô  biên  công  đức  đều  đã  tu  tập,  đã  viên  mãn  tất  cả, 

không còn thiếu sót cả đến sợi tơ, mảy lông, nên gọi là Mãn. 

Nói một cách đơn giản hơn, tất cả mọi nhiễm pháp đều đoạn dứt không còn 

thừa,  tất  cả  tịnh  pháp  đều  viên  mãn  trang  nghiêm,  không  thiếu.  Ðấy  gọi  là 

Lô Xá Na Phật. 

Có nơi gọi là Quang Minh Biến Chiếu; danh từ này vốn dịch từ đức hiệu Tỳ 

Lô Xá Na. Bởi vì tông Hoa Nghiêm xem Lô Xá Na và Tỳ Lô Xá Na là một. 

Vì vậy, cũng dịch đức hiệu Lô Xá Na là Quang Minh Biến Chiếu. 

Thông  thường  trong  kinh  giải  thích  danh  từ  Quang  Minh  Biến  Chiếu  như 

sau: “Nội trí dĩ quang, chiếu chơn pháp giới. Ngoại dĩ thân quang chiếu ứng 

đại  cơ”  (Bên  trong  dùng  Trí  quang  chiếu  chơn  pháp  giới;  bên  ngoài  dùng 

thân quang chiếu ứng đại cơ - đại cơ là chỉ cho Ðại Bồ Tát). 

Chư cổ đức cũng nói: “Ðức hiệu Tịnh Mãn là ý chỉ sự tự thọ dụng thân  mà 

đặt tên; đức hiệu Quang Minh Biến Chiếu là ý chỉ sự tha thọ dụng thân  mà 

đặt”. 



Dù có sự sai khác nhưng tự thọ dụng thân hay tha thọ dụng thân đều chỉ cho 

báo thân của Phật. 

- Tự thọ dụng báo  thân  là chỉ cho  quả  vị  cứu cánh, chư Phật đã chứng đắc 

Trí đức và Ðoạn đức. 

- Tha thọ dụng  báo thân tức chỉ sát trần tướng  hảo (tướng tốt của  báo thân 

rất nhiều, không thể tính kể, dường như vi trần của sát độ nên gọi là “sát trần 

tướng hảo”). 

Hàng Ðịa Thượng Bồ Tát tùy theo tâm lượng của các Ngài mà trông thấy vì 

mỗi mỗi tướng tốt đều không có chừng ngằn, hạn lượng. 

Câu “ngã kim Lô Xá Na” (nay ta là Lô Xá Na), tức chánh báo của Phật. 

Câu “phương tọa Liên Hoa đài tạng” (đang ngồi trên đài Liên Hoa) chỉ cho 

bổn độ của Ðức Phật Lô Xá Na, cũng tức là y báo của Phật. 

Chữ  “ngã”  trong  câu  “ngã  kim  Lô  Xá  Na”  là  chữ  đức  Lô  Xá  Na  tự  xưng 

mình, có nghĩa là Ta hoặc Tôi. 



Nhưng Ðức Phật Lô Xá Na cũng là bậc đã chứng quả vị, tuyệt đối phá trừ tất 

cả cái Ngã, hoàn toàn không còn chấp ngã. Vì nếu còn chấp ngã thì chưa thể 

thành  Phật.  Vì  vậy,  chữ  Ngã  dùng  ở  đây  không  phải  là  cái  Thật  Ngã  của 

hạng  phàm  phu  vọng  chấp,  cũng  không  phải  là  Thần  Ngã  của  ngoại  đạo 

vọng  chấp  là  có  thật,  mà  chỉ  thuận  theo  Thế  Ðế  giả  danh  mà  gọi  là  Ngã, 

cũng gọi là Vô Sanh Ngã, “ngã” trong Vô Ngã. Không nên xem chữ Ngã ở 

đây là Thật Ngã của phàm phu hay Thần Ngã của ngoại đạo. 



Chữ “kim”  nghĩa  là  hiện tại, dùng chỉ thời gian Ðức Phật đang thuyết giới, 

không  thuộc  về  quá  khứ  hay  vị  lai,  mà  chính  là  ở  ngay  lúc  hiện  tại  đương 

thời. Trong lúc đức Lô Xá Na thuyết giới, Ngài ngự ở đâu? 

Chính ngay trên đài Liên Hoa. Theo nhãn quang của chúng sanh quan sát thì 

thấy Chánh Báo là Chánh Báo, Y Báo là Y Báo. Hai thực thể này cách biệt 

không thể dung thông thành một, nhưng với Phật nhãn thì chân Chánh Báo 

là Y Báo, Y Báo là Chánh Báo, cả hai dung thông lẫn nhau. Căn thân cùng 

quốc độ xưa nay không phải là hai, và vốn không thể phân chia, sai biệt. 

Chữ “phương” trong câu “phương tọa Liên Hoa đài” có hai nghĩa:   



1. Chỉ cho thời gian sắp ngự nhưng chưa ngự, vì đức Lô Xá Na sắp vì chúng 

sanh  truyền  trao  Quang  Minh  Kim  Cương  Bửu  Giới,  tất  nhiên  trước  tiên, 

Ngài chuẩn bị đến ngồi trên Liên Hoa đài. 



2. Nói rõ thời  gian đã  ngồi,  nghĩa  là Ðức  Phật sắp truyền trao Quang Minh 

Kim Cương Bửu Giới nên đã an tọa trên Liên Hoa Ðài. 

Liên Hoa là hình tượng của Hoa Tạng thế giới giống như hoa sen. 

Chữ Ðài nghĩa là cao hiển, như thông thường gọi là cái đài cao. Ðây biểu thị 

tâm  địa  diệu  giới  của  Ðức  Phật  Lô  Xá  Na  sắp  tuyên  thuyết.  Trên  thế  gian 

này,  không  có  một  pháp  nào  có  thể  sánh  kịp,  không  pháp  nào  có  thể  trên 

Tâm Ðịa diệu giới; không một pháp nào vượt qua Tâm Ðịa diệu giới. Trong 

giới Thanh Văn có hai câu tụng:   

Nhứt thiết chúng luật trung, 

Giới kinh vi tối thượng. 

Dịch:   

Trong tất cả luật giới  

Giới kinh là trên hết. 



Hơn nữa, chữ Ðài là ở chính giữa, có thể hàm nhiếp mười phương, biểu thị 

đức Lô Xá Na là chủ trong ngàn Ðức Phật và Tâm Ðịa diệu giới là căn bản 

của các giới. Ðức Phật Lô Xá Na ngồi trên đài Liên Hoa, thân của Ngài cùng 

với  đài  Liên  Hoa  tương  xứng  vừa  vặn,  không  lớn,  không  nhỏ,  tức  biểu  thị 

nghĩa  mầu  viên  dung  của  y  báo  và  chánh  báo  trùng  trùng,  thân  và  độ  (cõi 

nước) không có hai. 



Cũng  có  thể  nói: tâm  tánh  của  chúng  sanh  ở  cõi  này  chính  là  một  hoa  sen 

đẹp, không những ở nơi bùn không dính bùn mà còn mang ý nghĩa nhân quả 

đồng thời. Chính  vì tâm tánh của chúng sanh ở thế giới  này  là  một đóa sen 

đẹp, nên thế giới Hoa Tạng giống như đóa hoa sen. Thế giới nương nơi tâm 

tánh của chúng sanh mà hiển hiện, và cũng y theo tâm tánh của chúng mà an 

trụ, cho nên nói: “Phương tọa Liên Hoa đài”. 

Hoa sen có những điểm đặc sắc:   

-  Ở  nơi  bùn  mà  không  nhiễm  bùn,  vẫn  luôn  giữ  được  bản  chất  tinh  khiết, 

thường hằng vĩnh viễn. Ðây là biểu thị tâm địa bất biến của giới thể. Lúc ở 

địa  vị  phàm  phu,  xem  ra  dường  như  bị  ô  nhiễm,  nhưng  thực  tế  không  có 

tướng  cấu  nhiễm.  Lúc  ở  địa  vị  Thánh  Nhân,  trông  thấy  dường  như  thanh 

tịnh, nhưng thực tế không có tướng thanh tịnh. 



Cổ đức có câu: “Xử sanh tử lưu, ly châu độc diệu ư thương hải. Cư Niết Bàn 

ngạn,  quải  luân  cô  lãng  ư  bích  thiên”  (Trong  dòng  sanh  tử,  ly  châu  riêng 

chiếu nơi biển cả. Ở bờ Niết Bàn, trăng sáng soi riêng trên trời xanh). 

Hai  câu  “ly  châu  độc  diệu  ư  thương  hải;  quải  luân  cô  lãng  ư  bích  thiên” 

tượng trưng  Tâm  Ðịa diệu  giới  như như bất biến, ở thánh bất tăng, ở phàm 

bất  giảm.  Ở  thánh  không  có  tướng  thanh  tịnh,  ở  phàm  không  có  tướng  ô 

nhiễm. Giống như hoa sen “cư trần bất nhễm trần”, cũng như hạt ngọc dưới 

cổ con  Ly  long  luôn soi sáng trong  biển cả, cũng  như vầng  minh nguyệt  lơ 

lửng luôn soi sáng nơi trời xanh. 

- Hoa sen khi lên khỏi mặt nước thì hết sức trong sạch thơm tho. Trong kinh 

Phật thuyết A Di Ðà nói: “Vi diệu hương khiết” là chỉ cho nghĩa này. 

Dùng  hai  đặc  tính  hoa  sen  kể  trên  để  biểu  thị  cho  Tâm  Ðịa  giới  thể  trước 

cũng như sau luôn tinh khiết, trong sạch, thơm tho, bát ngát, không bị bất cứ 

sự huân nhiễm nào của ác pháp mà bị biến đổi. 



Hoa  sen  lại  còn  đặc  tính  nở  búp,  biểu  thị  ý  nghĩa  đức  Lô Xá  Na  Phật  khai 

thật  Nhất  Thừa  Tâm  Ðịa  giới  pháp,  diễn  nói  bằng  cách  dùng  Quyền  thừa 

phân  ra  mười  giới trọng  và bốn  mươi tám  giới khinh. Ðến rốt sau, Ngài  lại 

đem  Quyền  (mười  giới  trọng,  bốn  mươi  tám  giới  khinh)  hội  quy  về  Thực 

(bổn nguyên tự tánh thanh tịnh tâm địa giới thể duy nhất). 

Hai câu:   

Châu tráp thiên hoa thượng, 

Phục hiện thiên Thích Ca  

Dịch:   

Trên ngàn cánh sen đơm vòng   

Lại hiện ra ngàn Thích Ca. 



Hai chữ “châu tráp” là vây quanh thành vòng tròn. Chữ “hoa” trong hai chữ 

“thiên hoa” thông thường gọi là “biện hoa” (biện: cánh), vì hoa sen có nhiều 

cánh, nói cánh hoa nhưng chủ ý là chỉ cho toàn bộ đóa hoa (đây chỉ là cách 

nói hoán dụ). 



Hoa sen ở nhân gian lớn nhất chỉ mấy mươi cánh là cùng, nhưng hoa sen ở 

thiên  giới  so  sánh  với  hoa  sen  ở  nhân  gian  thì  lớn  hơn  nhiều,  có  đến  hơn 

trăm  cánh.  Hoa  sen  của  chư Phật,  Bồ  Tát  ngồi  lại  lớn  hơn  hoa  sen  ở  thiên 

giới.  Mỗi  đóa  hoa  có  ngàn  cánh,  như  vậy,  trong  ngàn  cánh  hoa  đơm  vòng 

này lại hiện ra ngàn Phật Thích Ca. 

Hai chữ “phục hiện” ở câu “phục  hiện thiên Thích Ca” có sự liên  hệ tương 

tục:   

- “Châu tráp thiên hoa thượng” và “phương tọa liên hoa đài” hai câu này chỉ 

về y báo. 

- “Phục hiện thiên Thích Ca” và câu “ngã kim Lô Xá Na”, hai câu ấy thuộc 

về chánh báo. 



Trước  tiên,  trông  thấy  ngàn  cánh  hoa  (y  báo),  sau  trông  thấy  ngàn  Phật 

Thích Ca ở trên ngàn cánh hoa hiện ra, cho nên dùng chữ “phục hiện”. Như 

thế nếu phân tích thì thấy trên một cánh hoa sen có một Ðức Phật Thích Ca 

Mâu Ni, trên ngàn cánh hoa sen tức nhiên có ngàn đức Thích Ca Mâu Ni. 

Như phần trước đã  giải, Thích Ca tiêu biểu cho  ứng thân Phật, tùy theo cơ 

cảm  của  chúng  sanh  mà  thị  hiện.  Trong  kinh  đôi  lúc  chia  làm  2  loại:  ứng 

thân và hóa thân. 

- Ứng thân chính là ngàn Ðức Phật. 

- Hóa thân là chỉ cho trăm ngàn ức Phật Thích Ca. 

Sở dĩ như thế là vì không có một thân nào của Phật thị hiện mà không phải 

vì một sự kiện duy nhất: hóa độ các loại chúng sanh bất đồng. 



Ngàn Phật Thích Ca ngồi trên ngàn cánh sen, chúng ta đã cảm thấy rất nhiều 

Phật. Thế nhưng tiếp theo trên mỗi cánh sen lại có trăm ức quốc độ, và trong 

mỗi quốc độ lại có  một đức Thích Ca đi du  hành  giáo  hóa (Trong bản Việt 

văn, dùng  hai câu sau đây để phiên  nghĩa: “Mỗi cánh sen trăm ức cõi,  mỗi 

cõi một Phật Thích Ca”). 



Trong  mỗi  quốc  độ,  mỗi  quốc  độ  có  một  Phật  Thích  Ca,  trăm  ức  quốc  độ 

trăm  ức  Ðức  Phật  Thích  Ca.  Ngàn  cánh  sen  có  trăm  ngàn  ức  quốc  độ,  như 

vậy sẽ có đến trăm ngàn ức Ðức Phật Thích Ca. 

- Về mặt không gian, chúng ta thấy số quốc độ có đến trăm ngàn ức như vậy, 

lẽ đương nhiên giữa các quốc độ đều có vô lượng sự khác biệt nhau. Trong 

trăm  ngàn  ức  quốc  độ  sai  khác  vô  lượng  vô  biên  ấy,  có  trăm  ngàn  ức  Phật 

Thích Ca, tính như vậy thì biết là rất nhiều. 



- Về phương diện thời gian, Phật Thích Ca tuy nhiều như vậy, nhưng đó chỉ 

là  những  ứng  thân  và  hóa  thân  của  Ngài,  cho  nên  sự  thành  Phật  của  trăm 

ngàn ức Ðức Phật Thích Ca không có sự sai biệt khác nhau về thời gian. Và 

chính vì sự không có sự sai khác bất đồng về vấn đề thời gian, cho nên ngàn 

Ðức Phật Thích Ca đều ngồi dưới cội Bồ Ðề, cùng trong một lúc hoàn thành 

Phật đạo. 



Cho  đến  trăm  ngàn  Phật  Thích  Ca  cũng  đều  đồng  ở  trong  một  thời  gian 

chứng đắc Vô Thượng Bồ Ðề. Ðoạn chú thích này để giải thích hai câu kinh 

tụng  trong  bản  Việt  văn:  “Ðều  ngồi  dưới  gốc  cội  Bồ  Ðề,  đồng  thời  Chánh 

Giác đạo”. Ý nói ứng thân và hóa thân Phật ở trong trăm ngàn ức quốc độ thị 

hiện thành Phật và thuyết pháp độ sanh, tuyệt đối không có vấn đề phân biệt 

trước sau. 



Tại sao vậy? 



Vì  mục đích duy  nhất của  ứng thân  và  hóa thân Phật  là  vì độ  những chúng 

sanh  hữu  duyên  nên  thị  hiện  hai  hình  tướng  ấy.  Nhưng  cơ  duyên  của  các 

chúng sanh trong quốc độ nào đã thuần thục cần hóa độ thì ở trong quốc độ 

ấy thị hiện thành Phật để hóa độ. 



Nếu như khi chúng sanh trong trăm nghìn ức quốc độ, nhân duyên hóa độ đã 

thuần thục,  lúc bấy  giờ đức Thích Ca Mâu Ni  Phật  xem  việc  hóa độ chúng 

sanh là trách nhiệm của Ngài, nên đương nhiên trong trăm nghìn ức quốc độ 

khác nhau đó, đồng trong một lúc, Ngài thị hiện thành Phật đạo để hóa độ. 

Ðức  Phật  bao  giờ  cũng  tùy  cơ  duyên  của  chúng  sanh  mà  phó  cảm,  không 

bao giờ để mất thời cơ. Như thủy triều trong biển cả, lúc lên, lúc xuống đều 

có  thời  gian  nhất  định  không  sai  chạy,  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

trong nghìn trăm quốc độ thị hiện thành Phật cũng lại như thế. 

Ngoài  ra,  sự  kiện  từ  nơi  Phật  Lô  Xá  Na  thị  hiện  ngàn  Phật  Thích  Ca  hay 

ngàn trăm ức Phật Thích Ca chính là từ Thể mà khởi ra Dụng. 

Nếu như hỏi ngàn trăm ức Phật Thích Ca từ đâu mà có? 



Lẽ đương nhiên là từ bổn thân của Phật Lô Xá Na thị hiện mà có. Như vậy, 

trăm ngàn ức Phật Thích Ca vốn phát xuất từ chính Ðức Phật Lô Xá Na. Ðó 

chính là quy trình thu nhiếp Dụng trở về Bổn. Ðoạn này dùng để giải thích 

hai câu kệ trong bổn Việt dịch:   

Nghìn trăm ức Phật như vậy, 

Lô Xá Na là bổn thân. 



Đem sự biến Dụng (nghìn trăm ức Phật Thích Ca) thu nhiếp lại để quy nạp 

về Căn Bổn (Phật Lô Xá Na), vì ngàn trăm ức Phật Thích Ca thuộc về thân 

“sở hóa hiện” (đối lập với năng hóa hiện) của ngàn Phật Thích Ca. Suy luận 

ngược  lại  thì  ngàn  Phật  Thích  Ca  đương  nhiên  chính  là  bổn  thân  của  ngàn 

trăm  ức  Phật  Thích  Ca.  Tương  tự,  ngàn  Phật  Thích  Ca  là  thân  sở  hóa  hiện 

của Phật  Lô Xá Na. Như vậy, đương  nhiên  Phật  Lô Xá Na  là bổn thân của 

ngàn Phật Thích Ca. 



Cho nên Dụng dù có đến nghìn, trăm, ức như vậy, nhưng Thể thực ra chỉ là 

một mà thôi. Nên bộ Phát Ẩn giải thích hai câu kệ này như sau: “Phật Lô Xá 

Na là Bổn, ngàn Phật Thích Ca là Tích. Ngàn Phật Thích Ca là Bổn, trăm ức 

Phật Thích Ca là Tích. Bổn Phật hay Tích Phật không phân trước sau, đồng 

thành Phật  một  lúc. Ðây chính  là tượng  trưng cho  Thể  và Dụng  vốn không 

hai vậy”. 



Về mặt danh từ, dù phân chia ra Bổn và Tích, nhưng đừng sinh ý tưởng là có 

hai. Vì ngàn trăm ức Phật Thích Ca tức là một thân của Ðức Phật Lô Xá Na 

mà thôi. 



Nói  thí  dụ  cho  dễ  hiểu:  Ảnh  tượng  của  vầng  minh  nguyệt  hiện  khắp  trăm 

ngàn ức sông hồ, nhưng ngước nhìn lên không trung chỉ thấy một vầng minh 

nguyệt duy nhất. Lại như nghìn trăm ức người đồng dùng miệng truyền âm 

thanh;  âm  thanh  từ  mỗi  người  tuy  có  sai  khác,  nhưng  tiếng  vang  ở  hang 

trống không thể phân biệt. Ứng thân và hóa thân Phật vô cùng vô tận, nhưng 

về Pháp Thân chỉ có một và bất di bất dịch như vậy. 



Phật  Thích  Ca  phân  thân  ở  nghìn  trăm  ức  quốc  độ,  đương  nhiên  phải  có 

chúng sanh được hóa độ nhiều như vi trần trong những quốc độ ấy. Lúc bấy 

giờ, Phật Thích Ca đem vi trần chúng sanh được giáo hóa ấy, từ các quốc độ 

đến  thế  giới  Liên  Hoa  Ðài  Tạng.  Một  Phật  Thích  Ca  dẫn  dắt  vi  trần  chúng 

sanh,  ngàn  trăm  ức  Phật  Thích  Ca  đem  theo  ngàn  trăm  ức  vi  trần  chúng 

sanh.  Cho  nên  nói: “Các  tiếp  vi  trần  chúng”  (đều  đem  theo  vi  trần  chúng). 

Danh từ “vi trần” có nghĩa là hạt bụi nhỏ, dùng để chỉ con số nhiều đến mức 

không  thể  ước  lượng  được,  cũng  ví  như  những  hạt  bụi  nhỏ,  không  thể  nào 

đếm được. 



Kinh Phạm Võng quyển Thượng thuyết minh: “Bấy giờ Ðức Phật Thích Ca 

liền kình  tiếp đại chúng trong  thế giới  này đến cung Bách Vạn Ức Tử Kim 

Cang Quang Minh ở thế giới Liên Hoa Ðài Tạng, để ra mắt Ðức Phật Lô Xá 

Na, Ngài đang ngự trên bửu tòa trăm ngàn ức cánh sen sáng suốt rực rỡ”. 

Văn tụng ở phần này dùng chữ “tiếp”, nhưng trong phần văn trường hàng thì 

lại dùng chữ “kình tiếp”. 

- Trong kinh Duy Ma Cật nói: “Thủ kình đại thiên”. 

- Kinh Pháp Hoa nói: “Thần thông tiếp chúng”. 

Kinh  Duy  Ma  Cật  ở  phẩm  Kiến  A  Súc  Phật,  phẩm  12,  giải  thích:  “Sở  dĩ 

dùng  từ  ‘thủ  kình  đại  thiên’  nhân  vì  đại  chúng  trong  pháp  hội  lúc  Phật  nói 

kinh Duy Ma Cật đều sanh tâm khát ngưỡng, muốn được thấy thếu giới Diệu 

Hỷ  và  đức Vô Ðộng Như Lai, cùng  với chúng  Bồ Tát,  Thanh Văn, của thế 

giới ấy. Vì vậy, Ðức Phật bảo Bồ Tát Duy Ma Cật tiếp lấy thế giới Diệu Hỷ 

cùng với chúng Bồ Tát, Thanh Văn... đem đến cõi Ta Bà cho đại chúng được 

xem thấy”. 



Ðức Duy Ma Cật  Bồ Tát phụng  mệnh Ðức Phật, hiện thần thông, dùng tay 

hữu tiếp lấy thế giới Diệu Hỷ và đức Bất Ðộng Như Lai cùng với chúng Bồ 

Tát, Thanh Văn... đem đến thế giới Ta Bà cho đại chúng được trông thấy. Bồ 

Tát tiếp lấy thế giới Diệu Hỷ về mặt y báo lẫn chánh báo một cách dễ dàng 

như những người thợ gốm để đất vào khuôn. Khi Bồ Tát đặt thế giới ấy trên 

tay đem về thế giới Ta Bà này giống như Ngài để một tràng hoa trên tay và 

đưa cho đại chúng xem. 



Mặc  dù  các  từ  ngữ  không  giống  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  giữa  các  kinh  vẫn 

tương đồng. 

Ðức Phật Thích Ca tiếp vi trần chúng sanh đến nơi nào? 

Hiển  nhiên  là  đến  Hoa  Tạng  thế  giới  của  Phật  Lô  Xá  Na  cư  trú  vậy.  Ðoạn 

này giải thích câu “cùng nhau đến tại chỗ Ta” trong bổn Việt dịch. 



Hai  chữ  “câu  lai”  (cùng  đến)  ý  nói  rằng  chẳng  những  vi  trần  chúng  sanh 

được tiếp nhận đưa đi, mà chính nghìn trăm ức Phật Thích Ca cũng đồng đi 

đến nơi đức Lô Xá Na Phật. Khi đến nơi, việc đầu tiên là ngàn, trăm, ức Phật 

Thích Ca (người đưa đại chúng: năng tiếp) và vi trần chúng sanh (những kẻ 

được  đưa  đến:  sở  tiếp),  đồng  kính  lễ  đức  Lô  Xá  Na  Phật.  Sau  khi  kính  lễ 

xong, tất cả đều  nghe Ðức Phật  Lô Xá Na đích thân tụng  Tâm Ðịa đại  giới 

của chư Phật. Ðây cũng chính là giới pháp Ngài hằng trì tụng. Giới pháp này 

gọi là Quang Minh Kim Cương Bửu Giới. 



Một điểm cần lưu ý là tại sao ở đây dùng từ “tụng giới” mà không dùng từ 

“giảng giới” trong câu “để nghe ta tụng giới?” 

Nguyên vì Tâm Ðịa pháp giới vốn do chư Phật đồng chứng đắc, cùng nhau 

truyền thừa, bất luận chư Phật thời quá khứ, hiện tại hay vị lai, chỗ sở chứng 

và truyền thừa đều là Tâm Ðịa pháp giới này. Ngoài Tâm Ðịa pháp giới này 

ra không còn một giới pháp nào khác. 



Chư Phật thời quá khứ đã tụng giới pháp như thế, hiện tại Ðức Phật Lô Xá 

Na cũng đem giới pháp này vì đại chúng tụng lại. Ðiều này chính là biểu thị 

ý  nghĩa đây không phải  là  lần đầu tiên Ðức Phật  Lô Xá Na tụng “Tâm  Ðịa 

diệu giới” này. 

Nếu hỏi giới pháp này từ đâu mà có? 

Có  thể  trả  lời  một  cách  khẳng  định  rằng:  Do  chư  Phật  trong  đời  quá  khứ 

khởi tụng mà có. 

Nếu  hỏi  tấn  thêm  rằng:  Chư  Phật  thời  quá  khứ  vì  sao  đồng  tụng  giới  pháp 

này? 



Có thể không ngần ngại trả lời rằng: giới pháp này là giới pháp Phật tánh sẵn 

có của tất cả chúng sanh và chư Phật. Tức là chư Phật nhờ giới này mà thành 

Phật; chẳng qua chư Phật đem Tâm Ðịa giới pháp sẵn đủ của mình khai hiển 

ra,  cho  nên  được  thọ  dụng  giới  pháp  này.  Còn  chúng  sanh  tuy  vốn  sẵn  đủ 

giới pháp, nhưng vì phiền não bao vây, che đậy, chưa có thể khai hiển được 

giới pháp, cho nên không thọ dụng được giới pháp này mà thôi. 



Ví như hai người đều có vàng ngọc do tổ tiên chôn giấu dưới đất. Một người 

biết  khai  quật  lên  nên  được  giàu  có  hưởng  thụ  đầy  đủ  mọi  khoái  lạc.  Một 

người không biết khai quật lên nên phải đi làm thuê mướn khổ sở, hoặc đến 

nỗi phải đi ăn xin, chẳng hạn. Ðó chính là vì không biết tự mình có của báu 

nên phải chịu khổ sở như vậy. 



Nếu khi biết được, hoặc có người khác chỉ bảo cho, lấy của báu lên được để 

tiêu dùng, thì được sung sướng như người kia không khác. 

Chư Phật Như Lai chứng được Tâm Ðịa diệu giới này, biết rõ nó không phải 

là  vật sở  hữu riêng của bất cứ ai,  mà  là  một pháp sẵn có, sẵn đủ của tất cả 

chúng sanh, nên chư Phật sau khi thành Phật liền vì chúng sanh tụng ra giới 

pháp này. 



Chư  Phật  quá  khứ đã  tụng  trì  như  vậy,  hôm  nay  Ðức  Phật  Lô Xá  Na  cũng 

theo  gương  chư  Phật  quá  khứ  vì  vi  trần  chúng  sanh  do  ngàn  trăm  ức  Ðức 

Phật Thích Ca tiếp dắt đến, cũng  như trăm ngàn ức Ðức Phật  Thích Ca  mà 

tụng  lại  một  biến.  Vì  lý  do  ấy  nên  ở  đây  gọi  là  “tụng”  mà  không  nói  là 

“giảng”. 



Câu: “Cam lộ môn tức khai” (ta liền giảng pháp  môn cam lộ) chủ ý nêu thí 

dụ  và  tán  thán  công  đức  này.  Tương  truyền  ở  Trung  Hoa  ngày  xưa  có  một 

thứ tiên đơn diệu dược trường sanh bất lão. Ðã nói là “bất lão” đương nhiên 

sẽ  bất  tử.  Ở  Ấn  Ðộ  vào  thời  xưa  cũng  tương  truyền  có  vị  thuốc  Cam  Lộ 

giống như loại tiên đơn mà Trung Quốc gọi là “thuốc bất tử”. 

Có thuyết cho rằng Cam Lộ là một thứ tinh khí của thần linh, ngưng đặc lại 

giống như chất mỡ và ngon ngọt như kẹo mạch nha, lại thêm tươi đẹp thanh 

khiết. Có  nơi  nói rằng:  Trên cõi Trời có  một thứ thiên đơn  gọi  là Cam  Lộ, 

nếu ai ăn được vị Cam Lộ này thì thân tâm được thanh tịnh và sẽ không già, 

không chết. 



Do nơi truyền thuyết trong nước Ấn Ðộ xưa kia có vị Cam Lộ, nên khi Ðức 

Phật  thuyết  pháp  thường  dùng  từ  Cam  Lộ  để  ví  cho  Thật  Tướng  của  các 

pháp, hoặc ví cho cảnh Niết Bàn rốt ráo, hoặc ví cho giáo pháp của Ðức Phật 

đã thuyết giảng. Trong kinh này dùng Cam Lộ để ví cho Tâm Ðịa Diệu Giới. 

Nếu người nào bẩm thọ Tâm Ðịa diệu giới này sẽ được thoát ly sự nhiệt não 

sanh tử trong tam giới, chứng đắc cảnh Niết Bàn thanh tịnh tự tại. Cũng như 

bệnh nhân có phước duyên được uống Cam Lộ diệu dược thì tất cả bệnh tật 

tiêu trừ. Vì thế nên gọi là: “Cam lộ môn khai” (cửa cam lộ liền mở). 



Dù rằng Phật tánh diệu giới là pháp sẵn đủ của tất ca chúng sanh, nhưng do 

từ vô thỉ đến nay bị những thứ hoặc nghiệp che đậy, chẳng khác nào những 

cánh cửa đã đóng chặt, không cách gì mở ra được. Cho nên dẫu rằng có sẵn 

nhưng chúng sanh vẫn không thể thọ dụng được thứ “cam lộ” này. Chư Phật 

dùng  Phật  nhãn  xem  xét,  thấy  chúng  sanh  sẵn  có  Cam  Lộ  mà  không  thọ 

dụng được, nên rất  xót thương và đau buồn. Cho  nên  lúc bấy giờ Ðức Phật 

Lô Xá Na vì tất cả chúng sanh mà tụng Tâm Ðịa diệu giới, mà trước đó chư 

Phật đã tụng. 



Như  thế,  có  nghĩa  là  Ngài  cũng  như  chư  Phật  đồng  vì  chúng  sanh  mà  mở 

toang cánh cửa Cam Lộ đã bị đóng bít từ lâu. Vì tất cả chúng sanh nào được 

nghe và được thọ trì giới pháp này chẳng khác nào người được uống vị Cam 

Lộ,  thâm  tâm  mát  mẻ,  tự tại,  thoát  ly  khỏi  sự  nhiệt  não  trong  sanh  tử  luân 

hồi, chứng đắc cảnh Niết Bàn bất sanh bất diệt. 



Vị Cam Lộ được xem là diệu dược bất tử, nên dùng làm thức ăn thì no lòng, 

dùng làm thức uống thì giải khát, dùng làm thuốc uống thì có thể trị liệu bá 

bệnh.  Chính  do  có  ba  thứ  đặc  dụng  kể  trên,  nên  chư  cổ  đức  đem  Cam  Lộ 

tượng trung cho Tam Tụ Tịnh Giới của Ðại Thừa Bồ Tát. 



Nếu dùng Cam Lộ làm thức ăn thì chẳng những đỡ đói  mà lại vĩnh viễn no 

đủ. Ðây ví cho Nhiếp Thiện Pháp Giới, nghĩa là nếu hành giả Bồ Tát nào có 

thể thọ trì Nhiếp Thiện Pháp Giới  một cách chân thực, thực hành tất cả các 

thiện pháp tích cực thì các công đức pháp lành sẽ được sung  mãn  nơi sanh 

mạng, như ăn Cam Lộ mà được no đủ. 



Nếu dùng Cam Lộ làm trà để uống, chẳng những có thể giải khát lúc khí trời 

nóng bức mà lại vĩnh viễn không cảm thấy khô miệng. Ðây là ví cho Nhiêu 

Ích  Hữu  Tình  Giới,  nghĩa  là:  Nếu  hành  giả  Bồ  Tát  thấy  những  chúng  sanh 

cõi thế gian bị các thứ khổ não bức ngặt, với tinh thần Nhiêu Ích Hữu Tình, 

các Ngài liền hóa độ chúng sanh không giây phút chậm trễ, cũng không quên 

lãng  khiến  cho  chúng  sanh  trừ  hết  nhiệt  não,  được  trạng  thái  thanh  lương, 

dường như uống vị Cam Lộ mà được mát mẻ. 



Nếu  dùng  Cam  Lộ  như  một  thứ  linh  đơn  diệu  dược  có  công  dụng  trị  liệu 

bách bệnh, chỉ cần dùng một lần, tức khắc mọi bệnh tật tiêu trừ, thân thể trở 

lại khang kiện, đây ví cho Nhiếp Luật Nghi Giới. Nghĩa là nếu hành giả Bồ 

Tát nào có thể nghiêm trì Nhiếp Luật Nghi Giới một cách chân thành thì tự 

nhiên được đoạn dứt tất cả ác pháp và không còn tạo tội. 



Chúng ta sở dĩ tạo  ra các tội ác, đấy  là  những chứng bệnh, do  nơi không  y 

theo  Nhiếp  Luật  Nghi  Giới  mà  phụng  hành,  để  đoạn  trừ  tất  cả  tội  ác.  Nếu 

nghiêm trì Nhiếp Luật Nghi Giới, đoạn trừ tất cả tội ác, thì ví như bệnh nhân 

được uống vị Cam Lộ, tất cả tật bệnh đều được thuyên giảm lành mạnh. Vì 

thế, chính nơi một thí dụ Cam Lộ này, hàm nhiếp Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ 

Tát. 



Ðại môn Tam Tụ Tịnh Giới làm thế nào để có thể mở toang ra được? 

Ðiều đó không có gì đặc biệt, diệu xảo cả. Chỉ cần được nghe Ðức Phật Lô 

Xá Na tụng giới pháp mà chư Phật đã thường trì tụng thì cánh cửa to lớn ấy 

tự  nhiên  mở  rộng  ra.  Do  đây,  chúng  ta  biết  được  rằng:  Nếu  không  có  Ðức 

Phật  Lô Xá Na đọc tụng  giới  pháp  này, tất nhiên cánh cửa cam  lộ kia chắc 

chắn trường kỳ đóng bít. Tất cả chúng sanh trên thế gian nếu chỉ nương vào 

sức lực của mình thì không bao giờ có thể mở toang cửa ấy ra được. Chúng 

ta  biết  rõ  giới  pháp  này  không  phải  ở  ngoài  mà  là  sẵn  có  nơi  nội  tâm.  Khi 

nghe Phật tụng giới, nếu y theo đó mà phụng hành thì Tâm Ðịa diệu giới sẵn 

có sẽ được khai phát. Ấy tức là mở toang cánh cửa cam lộ vậy. 



---o0o--- 



A.4.1.4.2. THÍCH CA CHUYỂN THỌ  (Phật Thích Ca  truyền  trao giới 

pháp) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ  câu  “thị  thời  thiên  bách  ức...”  cho  đến  câu  “...chuyển  thọ  chư  chúng 

sanh”. 

1. Dịch nghĩa:   

Bấy giờ ngàn trăm ức Phật, 

Trở về đạo tràng của mình. 

Ðều ngồi dưới cội Bồ Ðề, 

Tụng mười giới trọng, 

Bốn mươi tám giới khinh  

Của Bổn Sư Xá Na. 

Giới như vầng nhật nguyệt sáng   

Cũng như chuỗi báu, ngọc châu, 

Chúng Bồ Tát như vi trần, 

Do giới này mà thành Phật, 

Ðây là đức Xá Na tụng, 

Ta đây cũng tụng như vậy, 

Các ông tân học Bồ Tát, 

Phải cung kính thọ trì giới, 

Khi thọ trì giới này rồi, 

Nên truyền lại cho chúng sanh... 

Lời giảng  

Hai  chữ  “thị  thời”  (bấy  giờ)  là  chỉ  thời  gian  Phật  Lô  Xá  Na  vì  ngàn  Phật 

Thích  Ca  và  ngàn  trăm  ức  Phật  Thích  Ca  truyền  trao  Tâm  Ðịa  giới  pháp. 

Ngàn  Phật  Thích  Ca  và  ngàn  trăm  ức  Phật  Thích  Ca  đương  thời  sau  khi  ở 

Liên  Hoa Ðài  Tạng thế  giới,  nghe  Ðức Phật  Lô Xá Na tụng  giới  xong, đều 

trở về đạo tràng nơi mình đắc đạo trước kia. Tất cả đều ngồi dưới cội Bồ Ðề, 

tụng lại giới pháp của Bổn Sư Lô Xá Na Phật. Ta (chỉ cho Ðức Phật Thích 

Ca) đã trì tụng mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh. 

Ngàn Phật Thích Ca và ngàn trăm ức Phật Thích Ca đều nhận Ðức Phật Lô 

Xá Na làm Bổn Sư, cho nên cần phải tụng lại giới pháp của Bổn Sư đã tụng. 

Ðây  là  biểu  thị  giới  pháp  có  thầy  truyền  trao  và  trong  thân  tâm  không  bao 

giờ vong bổn. Ðoạn trên đây dùng giải thích các câu kệ trong giới bổn Hán 

văn:   

Thị thời thiên bách ức, 

Hoàn chi bổn đạo tràng, 

Các tọa Bồ Ðề thọ, 

Tụng ngã Bổn Sư giới. 

Phần  tiếp  theo,  giải  thích  câu  kệ:  “Giới  như  minh  nhật  nguyệt”  (giới  như 

vầng nhật nguyệt sáng). Câu này có hai phần:   

* “Giới như vầng minh nhật”. Trong kinh thường nói:   

Trọng tội như sương, lộ   

Huệ nhật năng tiêu trừ   

Dịch:   

Tội trọng như sương, giá, 

Mặt trời trí huệ hay tiêu trừ. 

Ở  phương  Bắc  Trung  Hoa  (pháp  sư  Diễn  Bồi  ở  Trung  Hoa),  hàng  năm  từ 

khoảng  tháng  Chín,  tháng  Mười,  bắt  đầu  có  sương  xuống  nhiều.  Dù  chỉ  là 

một  màng  mỏng  manh,  nhưng  che  phủ  cả  trên  nóc  nhà,  cây  cối,  núi  rừng. 

Tất  cả  hiện  ra  một  màu  trắng  xóa.  Sớm  mai  thức  dậy  có  thể  trông  thấy  rõ 

ràng. Nhưng lúc vầng thái dương vừa xuất hiện, bao nhiêu sương tuyết trắng 

xóa kia đều bị ánh  mặt trời chiếu rọi, tức khắc tan biến, không tồn tại được 

lâu dài. Ngoài sương tuyết ra, còn có một thứ nước mù sa, cũng như thế, cứ 

mỗi  sớm  mai,  thứ  mù  sa  này  đọng  khắp  trên  các  đầu  ngọn  cỏ  xanh  trong 

những cánh đồng  mênh mông bát ngát, lóng lánh như ngọc. Nhưng khi mặt 

trời xuất hiện, bao nhiêu giọt mù sa kia đều bị tia sáng mặt trời làm tan biến 

tức khắc. 



Bao  nhiêu  tội  ác  của  chúng  sanh  đã  tạo  ra  từ  vô  thỉ  cũng  giống  như sương 

tuyết, mù sa, không có thực thể. Nên một khi mặt trời trí tuệ xuất hiện thì tất 

cả tội ác ấy tức khắc tiêu  trừ. Ở đây  dùng “minh  nhật” để dụ cho Tâm  Ðịa 

diệu giới, nghĩa là khi ánh sáng của vầng thái dương xuất hiện, tất cả hắc ám 

đều bị tiêu diệt  như quang  minh của  giới  pháp có công  năng diệt  trừ tất cả 

sương mù tội ác. 

 

---o0o--- 

 

* Giới như vầng minh nguyệt: 

Minh  nguyệt  là  trăng  sáng.  Vầng  trăng  tượng  trưng  cho  sự  thanh  lương,  u 

tịch.  Trong  đêm  tối,  vầng  trăng  tỏa  ra  những  tia  sáng  vừa  trong  sạch,  vừa 

mát mẻ, tạo cho con người cảm giác sảng khoái dễ chịu. Dù ban ngày nóng 

bức đến độ nào, đêm về, khi vầng minh nguyệt xuất hiện, tất cả sự nóng bức 

đều tan biến, khiến mọi người cảm thấy mát mẻ, an vui, tự tại. 



Ví  giới  pháp  như  vầng  trăng  sáng,  là  biểu  thị  ý  nghĩa  nếu  hành  giả  thật  sự 

nghiêm trì tịnh giới sẽ luôn cảm thấy thân tâm thường được mát mẻ, an vui, 

tự tại. Trái lại, nếu tạo tội lỗi, hoặc vi phạm giới pháp, dù không ai hay biết, 

nhưng nội tâm tự biết rõ tội lỗi của mình. Nếu không nghĩ đến thì thôi, một 

khi bỗng nhiên nghĩ đến, tức khắc mặt sẽ nóng bừng, nội tâm nhiệt não, như 

tiết mùa Hạ nóng bức không chịu nổi. 

Nên kinh luật từng nói:   

Phạm giới tựu đắc nhiệt não, 

Trì giới tựu đắc thanh lương. 

Dịch:   

Phạm giới sẽ bị nhiệt não, 

Trì giới sẽ được mát mẻ, an lạc. 

Vì thế nên ví giới pháp như vầng minh nguyệt. 

Phần  tiếp  theo  sau  đây,  xin  giải  thích  câu:  “Diệc  như  anh  lạc  châu”  (cũng 

như chuỗi anh lạc). 

- Anh  là tên chung của  loài  hoa, thứ hoa tốt nhất,  hoặc cái tinh túy, tốt đẹp 

nhất. 

- Lạc là vui. 

- Châu  là  hột  ngọc sinh  ra do  nước bọt của con trai dưới biển  kết tụ  lại  rất 

đẹp và quý. 



Anh  lạc  là  một  loại  chuỗi  người  Ấn  Ðộ  dùng  làm  vật  trang  sức.  Người  thì 

dùng  ngọc  thật  để  xâu  thành  chuỗi,  người  thì  dùng  hoa  tươi  đẹp  đẽ  để  xâu 

thành  tràng  hoa  trang  sức  nơi  cổ.  Ở  đây,  nói  chuỗi  ngọc  Anh  Lạc  chỉ  cho 

những  hạt  trân  châu,  kim  ngân  có  giá  trị  được  kết  lại  thành  chuỗi,  một  thứ 

trang sức quý giá của những người giàu. 



Dùng  hình tượng chuỗi  Anh  Lạc quý  báu để ví cho chúng sanh,  nếu có thể 

nghiêm  trì  tịnh  giới  thì  được  đắc  vô  lượng  thiện  pháp,  mà  không  bị  bần 

cùng, cô độc. Sự bần cùng, cô độc của chúng sanh ở thế  gian, đối  với Phật 

pháp mà nói, thì không phải là không có tài sản, tiền bạc, giàu có mà gọi là 

“bần  cùng”.  Ở  đây  chính  là  chỗ  không  có  công  đức,  pháp  tài,  do  không 

nghiêm trì tịnh giới hoàn hảo, khiến cho các thiện pháp quý báu bị tản thất. 

Nếu  có  thể  nghiêm  trì  tịnh  giới  thì  tất  cả  của  báu  thiện  pháp  tự  nhiên  mỗi 

ngày  dần  dần  tích  tụ  lại  thành  một  đại  phú  gia.  Vì  vậy,  giới  pháp  được  ví 

như chuỗi ngọc Anh Lạc. 



Anh Lạc là loại chuỗi trang nghiêm. Mọi người vì muốn trang sức thân mình 

nên dùng chuỗi ngọc Anh Lạc mang vào cổ, vì nó là vật vô cùng quý giá và 

đẹp  đẽ.  Ấy  là  dụ  cho  hành  giả  nếu  có  thể  nghiêm  trì  tịnh  giới  thì  có  thể 

không  còn  những  tướng  mạo  xấu  xa.  Nếu  sanh  làm  người  mà  lại  bị  tướng 

mạo  xấu  xí,  theo  như  Phật  pháp,  thì  đó  là  hậu  quả  của  những  việc  không 

nghiêm  trì  tịnh  giới.  Nếu  có  thể  nghiêm  trì  tịnh  giới  thì  chắc  chắn  được 

tướng hảo viên mãn. 

Hai câu kệ:   

Giới như minh nhật nguyệt, 

Diệc như Anh Lạc châu. 

Còn có lối giải thích khác:   

-  “Giới  như  minh  nhật  nguyệt”:  mặt  trời,  mặt  trăng  tượng  trưng  cho  sự 

quang minh, biểu thị cho trí huệ quang minh, trang nghiêm. 

-  “Diệc  như  anh  lạc  châu”:  anh  lạc  tượng  trưng  cho  sự  giàu  sang,  biểu  thị 

cho phước đức trang nghiêm. 



Căn cứ vào đây, chúng ta có thể biết nếu hành giả có thể nghiêm trì tịnh giới 

thì chắc chắn được phước huệ nhị nghiêm. Trong kinh thường nói, hành giả 

tu học Phật pháp, không phải chỉ cần tu phước đức  mà đối với trí huệ cũng 

cần phải chuyên tâm tu học. 



Việc  tu  phước  đức,  trí  huệ  này  không  phải  là  tìm  cầu  ở  bên  ngoài.  Chỉ  có 

nghiêm  trì  tịnh  giới  mới  có  thể  được  phước  huệ  nhị  nghiêm.  Tu  hành  đến 

mức phước huệ viên mãn, thì đương nhiên được thành Phật quả. Nói như thế 

mới có thể thấy rõ được rõ ràng tính chất trọng yếu của sự trì giới. 



Cổ thi Trung Hoa có câu “nhật nguyệt lệ thiên”. Mặt trời, mặt trăng soi sáng 

trên không trung, lúc trời quang mây tạnh, tạo nên một khung cảnh vô cùng 

diễm  lệ,  trang  điểm  cho  bầu  trời  trở  nên  rực  rỡ,  khiến  cho  mọi  người  đối 

cảnh đều sanh tâm ưa thích, chiêm ngưỡng. 



Ðây  ví  như  hành  giả  tu  học  Phật  pháp,  nếu  có  thể  nghiêm  trì  tịnh  giới  sẽ 

được  các  giới  đức  trang  nghiêm  nơi  thân.  Thế  nhân  trông  thấy  đều  tín 

ngưỡng, tôn sùng. Trong xã hội, chúng ta có thể chứng kiến một sự kiện thật 

rõ ràng: Một tăng nhân phá hủy giới pháp, người ấy không bao giờ được sự 

kính ngưỡng của giới Phật tử. Vì sự kính ngưỡng là nơi giới đức đầy đủ, chứ 

không do nơi cá nhân của vị Tăng ấy. 



Thế nên chúng Tăng trì giới thanh tịnh, thì dù đi đến đâu cũng đều được sự 

tôn kính sùng bái của mọi người. Vì thế, hành giả tu học Phật pháp bất luận 

tại gia hay xuất gia đều phải nghiêm trì tịnh giới. 



Vấn đề  nghiêm trì tịnh  giới chẳng  những triệt để đối  với  hàng Tăng chúng, 

Phật tử tại gia hay xuất gia, mà đối với vô lượng vô biên chúng Bồ Tát nhiều 

như  vi  trần.  Trong  tương  lai,  sở  dĩ  các  Ngài  được  thành  tựu  Vô  Thượng 

Chánh Ðẳng Chánh Giác không phải do nguyên nhân nào khác mà chính là 

do nơi thọ trì mười giới trọng, 48 giới khinh. 

Cho  nên,  trong  văn  tụng  có  câu:  “Do  thị  thành  Chánh  Giác”  (do  đây  mà 

thành Chánh Giác). 



Nói như thế để thấy rõ, muốn được thành Phật, phải thọ trì giới này. Vì thọ 

trì  giới  là  Nhân,  thành  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác  là  Quả.  Nhân  quả  rõ  ràng 

như thế đều là do nơi lực dụng của giới pháp. Như thế chúng ta đối với giới 

pháp này có thể nào lại bỏ qua, không thọ trì! 

Ðoạn này dùng giải thích hai câu:   

Vi trần Bồ Tát chúng, 

Do thị thành Chánh Giác. 

Như trên đã nói: Mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh vốn do “Bổn 

Sư  Lô Xá Na  Phật của ta  trì  tụng,  nên  Thích Ca Mâu Ni Phật  Ta đây cũng 

đúng pháp, đúng luật như lời Phật dạy, mà trì tụng như thế” (lời Phật Thích 

Ca tự  nói). Như thế để  mọi  người  thấy rằng:  nói tụng  giới, không phải bản 

thân  mình  không  cần  tụng,  chỉ  chuyên  môn  dùng  miệng  bảo  người  khác 

tụng. 



Nho  thư có câu “thượng  hành  hạ  hiệu”  (người trên thực  hành, kẻ dưới  mới 

làm theo). Nên biết đức Lô Xá Na Phật đích thân tụng giới, chính là thể hiện 

tinh  thần  “thượng  hành”,  Bổn  Sư  Thích  Ca  cũng  tụng  như  thế  chính  là  ý 

nghĩa “hạ hiệu” vậy. 



Chúng ta không bao giờ tự mình không thực hành mà có thể bảo người khác 

thực  hành  được.  Chỉ  khi  nào  đem  chính  bản  thân  mình thực  hành  phép  tắc 

thì  mới  có  thể  khiến  kẻ  khác  tùy  thuận  theo  để  thực  hành.  Ngược  lại,  nếu 

như tự mình không trì tụng, chỉ khiến bảo người trì tụng, thì dù cho có hiệu 

quả thì cũng chỉ có tính cách  nhất thời, không thể nào vĩnh cửu được. Phật 

Lô Xá Na hiểu rất rõ điểm này. 



Bổn  Sư  Thích  Ca  cũng  nhận  thức  rất  minh  bạch  nguyên  lý  ấy.  Vì  thế  nên 

Bổn  Sư  Lô Xá Na cũng  như ngàn  Phật  Thích Ca, trăm  ngàn ức  Phật Thích 

Ca mỗi mỗi đều trì tụng giới pháp. Ðây là giải thích hai câu:   

Thị Lô Xá Na tụng, 

Ngã diệc như thị tụng. 

Dịch:   

Ðây là đức Lô Xá Na tụng, 

Ta cũng tụng y như vậy. 



Phật  Lô  Xá  Na  và  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  các  ngài  hãy  còn  tụng 

giới, không dám cẩu thả một mảy tơ, sợi lông như vậy. Hàng tân học Bồ Tát 

các  ông  mới  được  nghe  giới  pháp,  lẽ  tất  nhiên  lại  càng  cần  phải  thân  tâm 

cung kính, đảnh đới thọ trì Tâm Ðịa diệu giới này không nên xao lãng, xem 

thường bất cứ phút giây nào. 

- Ðảnh đới thuộc về thân nghiệp, nghĩa là đối với pháp thể hiện thái độ tôn 

trọng cực điểm. 

- Thọ trì thuộc về ý nghiệp, nghĩa là đối với giới pháp phải có tâm quý trọng 

tuyệt đỉnh. 



Vì nếu đối với giới pháp không tôn trọng, quý kính tuyệt đối thì không bao 

giờ đầu đội và thọ trì. Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni rất e ngại cho những người 

mới phát tâm, mà lại có sự xem thường đối với giới pháp. Cho nên Ngài đặc 

biệt thận trọng và cực lực răn dạy. Chẳng những hành giả bản thân phải theo 

đúng pháp thọ  trì  như thế,  và khi thọ trì  rồi  lại còn phải truyền trao  lại cho 

những chúng sanh đã phát đại tâm, để giới pháp này mãi được triển chuyển 

lưu truyền không bị đoạn tuyệt. 

- Tự mình thọ trì giới là tự lợi; đem giới pháp truyền trao lại cho chúng sanh 

là lợi tha. Như vậy mới có thể gọi là Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Nếu  chỉ  nghĩ  tự  mình  thọ  trì  mà  không  truyền  trao  cho  những  chúng  sanh 

phát đại thừa tâm thì thành ra phong cách của Thanh Văn, không thể gọi là 

Bồ Tát. 

Phần trên đây giải thích bốn câu kệ:   

Nhữ tân học Bồ Tát   

Ðảnh đới thọ trì giới. 

Thọ trì thị giới dĩ, 

Chuyển thọ chư chúng sanh. 

Dịch:   

Các ông mới học Bồ Tát, 

Phải cung kính thọ trì giới. 

Khi thọ giới này rồi, 

Nên truyền lại cho chúng sanh   

Lưu ý: “Ðảnh đới” ở đây dịch là cung kính. 

Theo sự phân tích ở trên, chúng ta có thể xác định rõ ràng: Ðối với giới pháp 

này  cần  phải  lưu  truyền  cho  hậu  thế  mãi  mãi,  cũng  như  những  ngọn  đèn, 

ngọn  này  nối  tiếp  qua  ngọn  kia.  Ánh  sáng  tiếp  nhau  mãi  mãi  không  đoạn 

tuyệt. Ðó chính  là do sự triển chuyển truyền  giao. Như đầu tiên căn bổn từ 

đức  Lô  Xá  Na,  truyền  trao  cho  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Bổn  Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật lại đem giới pháp căn bổn này truyền trao cho chúng 

Bồ Tát vi trần. Chúng Bồ Tát vi trần được giới pháp này làm căn bổn và tiếp 

tục  truyền  trao  cho  phàm  phu  chúng  sanh,  truyền  trao  xuống  mãi  như  thế, 

cùng tột đến đời vị lai vô biên, vô tận. 



---o0o--- 



A.4.1.4.3.  KHUYẾN  CHÚNG  TÍN  THỌ  (khuyên  đại  chúng  tin  tưởng, 

thọ trì) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “đế thính ngã chánh tụng...” đến câu “...chí tâm thính ngã tụng”. 

2. Dịch nghĩa:   

Lắng nghe ta đang trì tụng, 

Pháp Ba La Ðề Mộc Xoa   

Là giới tạng trong Phật pháp, 

Ðại chúng lòng nên tin chắc, 

Các ngươi là Phật sẽ thành. 

Ta đây là Phật đã thành, 

Thường có lòng tin như vậy. 

Thời giới phẩm đã được trọn vẹn, 

Tất cả những người có tâm, 

Ðều nên nhiếp hộ Phật giới. 

Chúng sanh nào thọ Phật giới, 

Chính là vào hàng chư Phật. 

Ðã đồng hàng bực Ðại Giác. 

Mới thật là con chư Phật. 

Ðại chúng đều nên cung kính, 

Chí tâm nghe lời ta tụng. 

Lời giảng  

“Ðức Bổn Sư Lô Xá Na đã thọ trì, đọc tụng đại giới của chư Phật. Giờ đây, 

Ta (Bổn  Sư Thích Ca) cũng đang tụng  giới  pháp  này  mà Bổn Sư của ta  đã 

tụng. Các ông cần phải nhứt tâm lắng nghe đúng như pháp ta đang tụng cho 

nghiêm  túc,  không  được  để  tâm  nghĩ  tưởng  Ðông,  Tây,  mà  ngăn  ngại  cho 

việc nghe giới của các ông”. 



Ðây là một điều khẩn yếu vì nếu người không chuyên tâm nghe kỹ, sẽ không 

được  thâm  nhập  Tâm  Ðịa  diệu  giới  của  Phật.  Như thế  thì  dù  có  nghe  cũng 

như không nghe, đối với bản thân không được một chút lợi ích nào cả. Ðây 

là giải thích câu kệ: “Ðế thính ngã chánh tụng”. 



Pháp Ba La Ðề Mộc Xoa là giới tạng trong Phật pháp, tức là vô thượng Tâm 

Ðịa giới pháp, là bổn nguyên của tất cả giới pháp như: Ngũ Giới, Bát Giới, 

Thập Giới, hai trăm năm  mươi giới v.v... Không  một giới nào chẳng từ nơi 

căn nguyên Tâm Ðịa diệu giới này mà lưu xuất. Ðồng thời tất cả Ngũ Giới, 

Bát  Giới,  hai  trăm  năm  mươi  giới...  này  cũng  không  một  giới  nào  chẳng 

nhiếp vào trong căn nguyên này. Cho nên gọi là giới tạng trong Phật pháp. 

Trong  kinh  Thanh  Tịnh  Tỳ  Ni  Phương  Quảng  thuyết  minh:  “Bồ  Tát Tỳ  Ni 

do như đại hải,  nhứt thiết Tỳ Ni vô bất nạp thọ” (Tỳ Ni của Bồ Tát như bể 

cả, tất cả các Tỳ Ni khác không một Tỳ Ni nào chẳng nhiếp thọ) chính là  ý 

này. 

* Có một lối giải thích khác:   

Giới tạng của Phật giáo thuộc về Ðại Thừa Tỳ Ni. Chẳng những khác hẳn tà 

giới của ngoại đạo, lại cũng khác biệt với thiên giới của Thanh Văn, Duyên 

Gác (thiên giới là giới của hàng hành giả Nhị Thừa, chỉ thiên trọng về tự lợi 

mà tu hành, nên giới pháp của các Ngài bẩm thọ gọi là Thiên Giới). 

Giới của ngoại đạo tu hành sao gọi là tà giới? 



Nguyên vì các ngoại đạo ấy cho là con người kiếp trước là loài súc sanh như 

gà, chó  v.v... cho  nên trong đời  hiện tại cần phải  giữ  giới không ăn thịt gà, 

chó... Họ tự lập riêng ra những giới khổ hạnh như ăn những đồ phẩn uế... và 

cho rằng có thực  hành  những khổ  hạnh ấy  mới tiêu tội, được phước, để có 

thể được sanh lên thiên đường, hưởng sự khoái lạc. Sự thật ý nghĩa của hành 

động này không phải là giới hạnh được sanh lên thiên đường, nhưng họ vọng 

chấp như vậy, nên gọi là tà giới. 



Hai chữ Tỳ Ni trong thuật từ Ðại  Thừa Tà Ni  là tiếng  Ấn Ðộ, Trung Quốc 

dịch là Thiên Thọ. Ý nghĩa cho rằng Tỳ Ni là thọ mạng của Phật pháp, cho 

nên  Tỳ Ni tồn tại  một  ngày ở  thế  gian  là  Phật pháp cũng tồn tại ở thế  gian 

một  ngày. Nếu  một  mai  Tỳ Ni bị  tiêu diệt trên thế  gian  thì  Phật pháp cũng 

không còn! 



Cũng có nơi giải thích Tỳ Ni là Thiện Tánh, tức là tự tánh của Tỳ Ni vốn là 

thuần thiện. Chủ  yếu  là đúng theo  giới pháp thọ  trì thì  hàng  Phật  tử tu  học 

Phật pháp có thể tăng tiến thiện hạnh. Có chỗ dịch là Thiên Trụ, từ này cũng 

đồng nghĩa với Thiên Thọ, ý nói nếu Tỳ Ni cửu trụ thế gian thì chánh pháp 

của Như Lai cũng cửu trụ ở thế gian. 

Giới tạng của Phật pháp quan hệ mật thiết đến sự tồn vong của Phật pháp là 

như thế. Vì thế, hàng tân học Bồ Tát các ông phải thiết thực dụng tâm lắng 

nghe cho kỹ, không được khinh suất. 



Này  đại  chúng!  Các  ông  chẳng  những  phải  chí  tâm  lắng  nghe  thật  nghiêm 

túc, lại phải thật lòng tin tưởng sâu chắc. Nếu như chỉ nghe mà không có tâm 

thâm tín, nghĩa là nghe qua rồi cho là xong chuyện, thế là vô dụng. Cho nên 

tuyệt  đối  sau  khi  nghe  tụng  giới  phải  xác  thực  tin  chắc  giới  này  là  chánh 

nhân  thành  Phật.  Nếu  đúng  pháp,  y  luật,  phụng  trì  không  biếng  nhác  thì 

tương  lai  nhất  định  sẽ  thành  tựu  vô  thượng  Phật  Quả  không  nghi.  Chẳng 

những  phải  tin  chắc  rằng  tự  mình  do  nghiêm  trì  tịnh  giới  mà  được  thành 

Phật, lại càng phải tin tưởng rằng đức Lô Xá Na thành Phật cũng là do Ngài 

nghiêm trì tịnh giới mà được. Nếu có được tín tâm đầy đủ như vậy, thì niệm 

niệm hộ trì giới mới không dám sanh tâm hủy phạm giới, dù như mảy lông. 

Thế  nên  chữ  Tín  ở  đây  mang  ý  nghĩa  trọng  yếu  vô  cùng.  Trên  đây  là  giải 

thích câu kệ: “Ðại chúng tâm đế thính”. 

Vì muốn củng cố tín tâm của đại chúng cho kiên cố hơn, đức Bổn Sư Thích 

Tôn  tiến  xa  hơn  một  bước,  Ngài  đối  trước  đại  chúng  trong  pháp  hội  dạy 

rằng:   



-  “Này  toàn  thể  đại  chúng!  Các  ông  không  nên  tự  xem  nhẹ  mình,  tự  cho 

mình  là  tâm  địa  phàm  phu,  không  mong  gì  đạt  đến  quả  Phật.  Các  ông  nên 

biết: dù hiện tại các ông là phàm phu, nhưng trong tương lai đều quyết định 

sẽ được thành Phật. Nhưng điều cần yếu là các ông phải có tín tâm sâu chắc 

khi thọ trì giới pháp này. 



Giờ  đây  ta  vì  các  ông  nói  một  lời  khẳng  định:  Ta  đây  là  đấng  Ðại  Thánh 

Giác đã thành  Phật,  nhưng  nguyên  nhân ta được thành Phật chính  là do tin 

chắc vào giới pháp này. Do ta đối với giới pháp này thâm tín thọ trì, cho nên 

được thành Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Các ông cũng cần phải tự 

tin chắc nơi mình. 



Ðiều  tối  yếu  là  phải  thọ  trì  giới  pháp  này  mới  quyết  định  thành  tựu  được 

Phật quả. Ta cũng có thể nói với các ông một cách quả quyết rằng: Hiện tại 

ta truyền trao giới pháp này lại cho các ông, bảo đảm rằng các ông được giải 

thoát chắc chắn. Ðây là sự kiện nhất định, không có gì đáng nghi!” 

Ðây là lời Phật nói với đại chúng đương thời, nhưng cũng bao hàm tất cả đại 

chúng thọ trì Bồ Tát giới đời vị lai. 



Như  vậy,  muốn  thành  tựu  quả  Phật,  nhất  quyết  phải  cầu  thọ  Tâm  Ðịa  diệu 

giới này, nhưng muốn cầu thọ Tâm Ðịa diệu giới này, cần phải khởi tín tâm 

quảng đại. Chỉ có đủ tín tâm này thì Phật chủng mới không bị đoạn tuyệt và 

đối với tự thân, quyết sẽ được thành Phật. 



Nếu như không có tín tâm sâu chắc thì đối với tất cả giới pháp không thể nào 

giữ gìn một cách nghiêm cẩn được. Trong Ðại Trí Ðộ Luận nói: “Phật pháp 

đại hải, tín vi năng nhập” (Bể cả Phật pháp, chỉ có lòng tin mới vào được). 

Phần trên dùng giải thích hai câu kệ:   

Nhữ thị đương thành Phật, 

Ngã thị dĩ thành Phật. 

Dịch:   

Các ngươi là Phật sẽ thành, 

Ta đây là Phật đã thành. 

Trì giới quyết định sẽ được thành Phật, điều ấy cần phải tin chắc không nên 

nghi ngại. Nếu như thường được tín tâm như vậy, thì giới phẩm trọn vẹn. Do 

đây, chúng ta thấy giới phẩm được trọn vẹn không phải là  một sự kiện khó 

khăn. Ðiều quan hệ trọng yếu là hoàn toàn ở sự tin chắc! 

Thế nên người có tín tâm chỉ cần phóng hạ đồ đao12 tức khắc thành tựu một 

vị Phật trong trăm ngàn vị Phật. Trái lại, nếu không có tín tâm thì dù có gặp 

được  sự  kêu  gọi  phát  khởi  giác  tánh  nơi  chúng  sanh  của  ngài  Thường  Bất 

Khinh  Bồ  Tát cũng  vẫn  mãi trầm  mê (Ngài  Thường  Bất  Khinh  Bồ  Tát kêu 

gọi chúng sanh phát khởi tín tâm, nhưng chúng sanh thời bấy giờ không tin, 

lại còn phỉ báng, nên bị đọa lạc trong nghìn kiếp). 



Ðã tin Tâm Ðịa đại giới này là chánh nhân thành Phật thì hẳn nhiên cần phải 

thọ trì giới pháp này. Nếu chỉ tin suông mà không bẩm thọ giới pháp ấy tức 

không phải chân thật tín tâm. 



Bồ Tát đại giới này trừ những loại cây đá vô trí, không phải là pháp khí thì 

không thể bẩm thọ đại giới này. Ngoài ra, tất cả chúng sanh có tâm thức (chí 

cho loài hữu tình có sự hoạt động về tinh thần) bất luận cao cấp hay hạ cấp 

đều nên nhiếp thọ Phật giới. 



Chữ Nhiếp ở đây có nghĩa là nạp thọ, thu nhận và giữ mãi trong tâm những 

gì  được  nghe  giảng  từ bên  ngoài,  không  cho  mất,  ấy  gọi  là  Nhiếp.  Tại  sao 

những người có tâm thức đều nên nhiếp thọ Phật giới? 

Vấn  đề  này  trong  kinh  Niết  Bàn  thuyết  minh:  “Phàm  hữu  tâm  giả,  giai 

đương tác Phật” (tất cả chúng sanh có tâm thức đều có thể thành Phật). Có 

tâm thức cũng tức là có sẵn Phật tánh. Sẵn có Phật tánh đương nhiên có thể 

thành Phật. 



Trong Quán kinh cũng nói: “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật” (tâm này là 

Phật,  tâm  này  làm  Phật).  Vì  Phật  không  phải  ở  ngoài  tâm;  ngoài  tâm  hoàn 

toàn không có Phật. Cho nên Tâm Ðịa đại giới này chỉ từ tâm mới có được. 

Chính vì như vậy, cho nên tất cả những chúng sanh nào có tâm thức, kể cả 

những  hàm  linh  xuẩn  động,  bò  bay,  cựa  quậy,  không  một  chúng  sanh  nào 

chẳng có thể nhiếp hộ Phật giới này; cũng không một chúng sanh nào chẳng 

do nhiếp hộ Phật giới này mà thành Phật. 

Phần trên dùng để giải thích hai câu kệ:   

Nhứt thiết hữu tâm giả, 

Giai ưng nhiếp Phật giới. 

Nên tiếp theo hai câu:  

Chúng sanh thọ Phật giới, 

Tức nhập chư Phật vị. 

Từ  địa  vị  phàm  phu  đến  địa  vị  Phật  cách  nhau  rất  xa,  như  vậy  tại  sao  mới 

vừa thọ giới pháp mà lập tức được vào địa vị của chư Phật? 

Nguyên  vì Tâm Ðịa  giới  pháp  này do chư Phật  truyền trao  lẫn  nhau, chính 

chư Phật từ nơi giới pháp này mà được thành Phật. Hiện nay, chúng sanh do 

Tâm  Ðịa  giới  pháp  của  chư  Phật  đây  thì  đương  nhiên  đã  bước  lên  giai  cấp 

địa vị của chư Phật. 



Nơi đây có một vấn đề cần nên biết: Ðịa vị đã đồng với Phật quả Ðại Giác 

thì cứ xác thực gọi những người thọ giới là Phật, sao lại còn gọi là “chân thị 

chư Phật tử?” 

Hai  chữ  “Phật  tử”  là  đệ  tử  của  Phật  là  điều  không  còn  nghi  gì  cả.  Nhưng 

sánh  với  Phật  quả  đại  giác  thì  có  một  khoảng  cách  rất  xa.  Như  vậy  sao  lại 

bảo “tức nhập chư Phật vị?” 



Chúng ta nên biết rằng “thọ giới vị Phật giới” (giới vị tức là địa vị của giới 

tử thọ giới pháp của chư Phật), tuy nói là đồng hàng với Ðại Giác nhưng trên 

thực  tế  hoàn  toàn  chưa  chứng  được  quả  Ðại  Giác  tối  cao.  Vì  tu  hành  nhân 

hạnh chưa viên thành, về công đức chứng đắc vẫn chưa viên mãn. Cho nên 

sau khi thọ Phật giới, phải ở trong khoảng thời gian lâu dài là trải qua ba đại 

a tăng kỳ kiếp. Trong thời gian ấy, phải rộng tu lục độ vạn hạnh, thừa sự chư 

Phật trong mười phương, thực hành tất cả đại pháp của chư Phật. Chừng nào 

đạt đến hạnh nguyện viên mãn, mới chân thực bước vào địa vị của Như Lai. 

Như  vị  vương  tử  làm  lễ  Quán  Ðảnh,  trong  tương  lai  chắc  chắn  thừa  kế 

vương  vị,  nhưng  hiện  tại  thì  vẫn  còn  ở  Ðông  Cung  nên  chỉ  được  gọi  là 

Vương Tử, chưa được gọi là Quốc Vương. 



Danh  từ  “Phật  tử”  giải  thích  theo  lối  thông  thường  là  đại  phàm  từ  miệng 

Phật  sanh,  từ  pháp  hóa  sanh  đều  gọi  là  Phật  tử.  Căn  cứ  vào  phương  diện 

phân biệt thể loại, thì có nơi chia làm ba thể loại như sau:   

- Tu  hành  còn  ở  trong  địa  vị  phàm  phu,  chưa  ngộ  nhập  Phật  đạo,  chưa  thể 

thiệu long Phật chủng thì chỉ gọi là ngoại Phật tử. 

-  Hành  giả  nhị  thừa,  bẩm  thọ  giới  pháp  Tiểu  thừa  của  Như  Lai,  dù  có  thể 

sanh  trưởng  pháp  thân,  hoàn  thành  thánh  quả,  nhưng  không  từ  trong  giáp 

pháp đại thừa xuất sanh, nên gọi là Thứ Phật tử. 

- Hành giả Bồ Tát đã bẩm thọ Ðại Thừa giáo pháp của Như Lai, phát Bồ Ðề 

tâm, thọ Bồ Tát giới, Pháp Thân sanh trưởng, gọi là chân Phật tử. 

Câu kệ: “Chơn thị Phật tử” chính là chỉ cho loại Phật tử thứ ba này. 

Trong bộ Pháp Tạng Giới Bổn Sớ quyển một, đối với danh từ Phật tử phân 

biệt rõ ràng như sau:   

- Y cứ theo kinh Lăng Già thuyết minh: “Bát địa Bồ Tát, danh tối thắng Phật 

tử” (Bồ Tát đệ bát địa gọi là tối thắng Phật tử). Vì Bồ Tát ở địa vị thứ tám tu 

hành  đã  đạt  đến  trình  độ  “vô  công  dụng  hạnh”,  nghĩa  là  tất  cả  công  hạnh 

nhiệm vận tự nhiên, đồng thời với tác dụng của chư Phật, mới đủ tư cách là 

Phật tử. 

- Y cứ trong Phật Tánh Luận thuyết minh: “Sơ Ðịa danh vi Phật tử” nghĩa là 

Bồ  Tát  ở  địa  vị  sơ  đẳng,  nhưng  đã  thể  ngộ  chơn  lý  của  các  pháp,  bắt  đầu 

chứng được Pháp Thân, được khí phần của Phật, mới đủ tư cách gọi là Phật 

tử. 

- Kinh Anh Lạc thuyết minh: “Thập Trụ tức danh Phật tử”. Bồ Tát Thập Trụ 

dù mới bắt đầu vào địa vị Tam Hiền, nhưng các Ngài đã tu hành đến bậc bất 

thối chuyển, nên đầy đủ tư cách gọi là Phật tử. 

- Phát Bồ Ðề tâm, thọ Bồ  Tát giới,  liệt  vào hàng Ðại Thừa,  mới có tư cách 

gọi là Phật tử. Hạng Phật tử thứ tư này ứng vào câu kệ: “Chơn thị chư Phật 

tử” của kinh Phạm Võng vậy. 

Như trên đã nói rõ, giai cấp, địa vị của Bồ Tát dù thứ tự cao thấp bất đồng, 

nhưng tất cả đều phải thọ trì giới pháp này triệt để, cho nên các chúng Phật 

tử kể trên đều bao hàm trong đây. 

Theo  bộ  Nhiếp  Luận  của  Chơn  Ðế  tam  tạng  pháp  sư  dịch  vào  triều  nhà 

Lương, Ðại Thừa Bồ Tát chân thật là con Phật phải hội đủ năm điều kiện sau 

đây:   

1. Dùng Phương Tiện làm cha. 

2. Dùng Bát Nhã làm mẹ. 

3. Dùng Thiền Ðịnh làm thai. 

4. Dùng Từ Bi làm người dưỡng dục. 

5. Dùng lòng tin ưa pháp Ðại Thừa làm chủng tử. 

Ðủ  năm  điều  kiện  trên  thì  mới  là  chân  thật  Phật  tử,  thiếu  một  trong  năm 

điều kiện trên thì vẫn không thể gọi là chân Phật tử. 

Ðức Phật Thích Ca dạy: “Thọ giới Phật rồi là chân Phật tử, tương lai được 

thành Phật đó  là  lẽ tự nhiên, không còn  vấn đề  gì. Thế  nên,  hiện tại,  lúc ta 

đang tụng giới pháp của Bổn Sư Lô Xá Na, đại chúng các ông đều phải cung 

kính, chí tâm, nhất ý lắng nghe Ta tụng lại đại giới của chư Phật đây vậy”. 

Ba  chữ “chí  tâm  thính”  nghĩa  là  trong  lúc  nghe  giới,  không  phải  nghe  một 

cách tùy tiện  mà  là  nghe  một cách  nhận chân. Vì chỉ có  nghe  với tinh  thần 

nhận chân, không lơ đễnh, giới pháp mới có thể thâm nhập vào Tâm Ðịa, để 

trở lại với bổn nguyên tự tánh thanh tịnh của mình. 

Nghe  giới chí tâm  hay  không,  vấn đề  này  hoàn toàn tùy thuộc  vào thái độ 

cung  kính.  Hai  chữ  “cung  kính”  trong  văn  tự  thường  đi  đôi  với  nhau  có  ý 

nghĩa:   

Chữ Cung là biểu thị hình tướng, oai nghi, nghiêm chỉnh ở bên ngoài. 

Chữ Kính là chỉ về tâm ý kiền thành ở bên trong. 

Như  vậy,  trong  cũng  như  ngoài  đều  phải  tinh  thành  mới  gọi  là  “chí  tâm”. 

Giới tạng đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni đang tụng là giới tạng của chư Phật, 

tất  cả  đại  chúng  phải  chí  tâm  lắng  nghe.  Nếu  lúc  nghe  mà  không  chí  tâm 

thành khẩn, thì không thể vào được bổn nguyên Tâm Ðịa. Cho nên lời cuối 

cùng của Ðức Phật ở đây, đặc biệt là kết khuyến, răn nhắc đại chúng phải chí 

tâm lắng nghe. 

Trên đây là giải thích hai câu kệ:   

Ðại chúng giai cung kính, 

Chí tâm thính ngã tụng. 

---o0o--- 



A.4.2. TỔNG KẾT GIỚI TƯỚNG 

(chung kiết tướng trạng giới tướng) 

A.4.2.1. KINH GIA TỰ THUYẾT (nhà kiết lập kinh tự thuyết) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “nhĩ thời Thích Ca Mâu Ni Phật...” đến câu “...Thính Phật tụng nhất 

thiết chư Phật đại thừa giới”. 

 

2. Dịch nghĩa:   

Thuở ấy, Ðức Phật Thích Ca mới thành đạo Vô Thượng Chánh Giác. Trong 

khi  ngồi  dưới  cội  Bồ  Ðề,  Ngài  bắt  đầu  kiết  giới  Bồ  Tát.  Ngài  dạy:  “Hiếu 

thuận với cha mẹ, sư tăng, tam bảo, hiếu thuận với pháp chí đạo. Hiếu gọi là 

Giới, tức là ngăn cấm”. 

Liền khi ấy, từ nơi miệng Phật phóng ra vô lượng tia sáng. Các Bồ Tát, mười 

tám Phạm thiên, sáu cõi trời Dục giới, mười sáu đại quốc vương đồng chắp 

tay, chí tâm nghe Ðức Phật tụng giới pháp Ðại Thừa của tất cả chư Phật. 

 

Lời giảng:  

Hai  chữ  “nhĩ  thời”  (khi  ấy)  chỉ  thời  gian  Ðức  Phật  từ  cõi  trời  trở  lại  nhân 

gian, thị hiện xuất gia, thành đạo tại châu Diêm Phù Ðề. 

Năm chữ “Thích Ca Mâu Ni Phật” là tôn hiệu, chỉ cho vị Hóa Chủ tụng giới. 

Câu  “sơ  tọa  Bồ  Ðề  thọ  hạ”  (ngồi  dưới  cội  Bồ  Ðề)  chỉ  về  hóa  xứ tụng  giới 

(hóa  xứ:  xứ  giáo  hóa;  hóa  chủ:  người  giáo  hóa),  chỉ  cho  địa  phương  Ðức 

Phật đến giáo hóa. 



Câu  “thành  Vô  Thượng  Chánh  Giác  dĩ”  chỉ  cho  quả  vị  Bồ  Ðề  tối  cao  mà 

Phật  thị  hiện  chứng  đắc.  Bởi  quả  vị  Bồ  Ðề  của  hàng  thánh  nhân  trong  tam 

thừa  chứng  đắc,  không  thể  sánh  ngang  hàng  với  Phật  vị,  cũng  không  có 

người  nào  có  thể  vượt  qua  Bồ  Ðề  Phật  quả.  Cho  nên  gọi  là  Vô  Thượng 

Chánh Giác. 



Ðức Phật ở dưới cội  Bồ  Ðề, sau khi  thành Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh 

Giác, lập tức chế định Ðại Thừa Bồ Tát giới. Cho nên nói: “Sơ kiết Bồ Tát 

Ba  La Ðề Mộc Xoa”. Ðức Phật thành Phật không bao  lâu đã chế định  giới 

pháp.  Ðiều  đó  chứng  tỏ  giới  pháp  là  điều  kiện  tối  yếu  nhập  đạo  không  thể 

chậm trễ. 



Nói  giới  Bồ  Tát,  đương  nhiên  là  để  phân  biệt  với  giới  Thanh  Văn.  Vì  giới 

pháp  Thanh Văn  là tùy duyên phạm tội  mà Ðức Phật căn cứ  vào đó để chế 

giới. 

Trái lại giới Bồ Tát không như thế. Nghĩa là tất cả năm mươi tám giới Ðức 

Phật chế định ngay trong một lúc (điều này trong phần Tiên Ðề Khái Thuyết 

đã nói qua). 



Chính  vì  cơ  nghi  thụ  nhiếp  giới  pháp  Ðại  Thừa  chỉ  dành  cho  hành  giả  Ðại 

Thừa, cho nên Ðức Phật chế định hai phần giới trọng, giới khinh. Ðó không 

phải là giới pháp hàng Nhị Thừa có thể học được. Duy chỉ có Ðại Thừa Bồ 

Tát mới có thể giữ gìn Bồ Tát Ba La Ðề Mộc Xoa mà Ðức Phật đã kiến lập 

khi vừa mới thành đạo. 



Phần trên đã giải thích bốn câu: “Nhĩ thời Thích Ca Mâu Ni Phật sơ tọa Bồ 

Ðề thọ hạ, thành Vô Thượng Chánh Giác dĩ, sơ kiết Bồ Tát Ba La Ðề Mộc 

Xoa”  (thuở  ấy  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  lúc  mới  thành  đạo  Vô  Thượng 

Chánh Giác. Trong khi Ngài ngồi dưới cội Bồ Ðề, Ngài bắt đầu kiết giới Bồ 

Tát). 

Thật  vậy,  Ðức  Phật  khi  mới  thành  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Giác,  Ngài  liền 

chế định Bồ Tát đại giới. 

Nhưng định nghĩa thế nào là Giới? 

Ngài  hoàn toàn chưa  vì đại chúng  giải thích  minh  bạch. Bấy  giờ, Ngài  mới 

nêu ra cương lãnh của Giới, đó chính là “hiếu thuận”. 

Ngài đem chữ Hiếu hợp cùng chữ Giới chung làm một để thuyết minh rằng 

giới  pháp Chân Ðế chính  là  hiếu đạo. Duy chỉ có  hiếu  hạnh  mới  là  giữ  gìn 

giới pháp một cách chân thật. 



Cũng  như chỉ có theo đúng pháp để  giữ  giới  mới thiết thực đạt tới sự cùng 

tột của  hiếu đạo. Cho  nên,  học  giới không có gì khó, chỉ cần  học tập “hiếu 

thuận với cha mẹ, sư tăng, Tam Bảo” mà thôi. 

Nếu đối với cha mẹ, sư tăng, Tam Bảo có thể thực hành đến mức hiếu thuận 

chơn chánh tức là đã đồng với nghiêm trì tịnh giới. 

Như thế  đủ  thấy  rằng:  Giới  hạnh  của  Bồ  Tát  là  nhân  tối  thắng  trong  muôn 

hạnh.  Cha  mẹ  là  người  sanh  thành,  dưỡng  dục  sắc  thân  của  chúng  ta.  Nếu 

như  không  có  cha  mẹ  thì  không  bao  giờ  có  sắc  thân  của  chúng  ta  trên  thế 

gian. Và đã không có sắc thân thì làm sao có thể hành đạo? Cho nên ân đức 

của cha mẹ đối với chúng ta thật là vĩ đại. 



Thử  nghĩ,  cha  mẹ  ban  sanh  mạng  cho  chúng  ta,  lại  nuôi  nấng,  vỗ  về  cho 

chúng ta được trưởng thành. Trong suốt quá trình ấy, cha mẹ đã nếm không 

biết bao nhiêu sự cay đắng. Chúng ta bổn phận làm con, dù trai hay gái, đối 

với cha mẹ, phải phát khởi hiếu tâm, thừa thuận, phụng sự cha mẹ để mong 

đền đáp một phần trong muôn một thâm ân này. 

Nếu đối với cha mẹ không thực hành hiếu đạo thì bất luận đối với thế pháp 

hay xuất thế pháp đều không bằng loài cầm thú! 



Trung Hoa xưa có tích “ô nha phản bổ” (quạ con nuôi mẹ). Danh từ “ô nha” 

nếu phân tích kỹ thì Ô là con quạ lông cánh đen mướt. Loài quạ này biết đền 

đáp công ơn cha mẹ nó. Nha cũng là loài quạ, nhưng loại này không biết báo 

hiếu. Nhưng danh từ “ô nha” ở đây chỉ chung loài quạ lông cánh xanh đen. 

Khi quạ mẹ già không thể kiếm ăn được thì quạ con đi khắp nơi tìm kiếm vật 

thực đem về nuôi dưỡng quạ già. Quạ là loài phi cầm mà còn biết hiếu thảo 

như thế, còn chúng ta là loài người, lẽ nào đối với cha mẹ không thực hành 

được hiếu đạo đối với mẹ cha? 

Tiện  đây,  dịch  giả  xin  trích  bộ  Vật  Do  Như  Thử của  Từ  Thái  Sử,  vài  mẫu 

truyện ngắn về loài phi cầm, tẩu thú còn biết báo hiếu cha mẹ. 



---o0o--- 



* Tích thứ 1: Trường Hưng hiếu nga trủng (mộ phần con ngỗng có hiếu 

tại Trường Hưng) 

Vào  niên  hiệu Thiên  Bảo  năm cuối, tại  huyện  Trường  Hưng, có  một  người 

phụ  nữ  tên  Trần  Thị,  nuôi  một  con  ngỗng  mái.  Ngỗng  ấy  khi  đẻ  trứng,  bị 

ruột sa  mà chết. Bấy giờ, ngỗng con thấy thế buồn rầu kêu la thảm thiết và 

bỏ ăn. Sau đó, nó đi kéo một chiếc chiếu rách che thi hài của mẹ nó. Rồi lại 

ngậm  những  cọng  cỏ  non  sắp  bày  trước  thi  hài  như  hình  trạng  cúng  tế. 

Ngỗng con ngước lên trời buồn kêu một lúc rồi cũng chết theo mẹ. 



Trần  thị  thấy thế  làm  lạ, sanh  lòng thương cảm, bèn  mua  một cái  tráp  ván, 

bỏ ngỗng vào đem chôn. Người sau nhân đó gọi là “mộ phần của hiếu nga”. 

Lý  Tự  Nghĩa  xem  chuyện  ấy  xong,  nhận  xét:  “Tôi  thiết  nghĩ  chỉ  một  con 

ngỗng con mà còn biết báo hiếu cho mẹ nó. Con người đối với cha mẹ cư xử 

như thế nào? Chính mắt tôi trông thấy có những người khi cha  mẹ chết, họ 

vẫn uống rượu, ăn thịt, vui cười, đùa giỡn trong khi đọc văn tế lễ. Họ cũng 

tự  lấy  đó  làm  cao.  Con  người  như thế  chắc  chắn  không  phải  là  con  người! 

Nếu họ đọc truyện ngắn của con hiếu nga trên thì không cảm thấy thẹn đến 

chết hay sao?” 



Ông Hạo tử (biệt hiệu của Từ Thái Sử, người trước tác bộ Vật Do Như Thử) 

nói: “Mẫu thân chết, hiếu nga bi thảm đến như thế, không biết nếu mẫu thân 

nó  còn  sống  thì  con  hiếu  nga  ấy  gần  gũi  luyến  ái  biết  dường  nào!”  Hạc  tử 

làm bài thơ rằng:   

Sự tử hà cập sự sanh, 

Ngưỡng thiên khốc thuyết lệ tung hoành, 

Vi nhi xả mạng thân nan thục, 

Tuyền hạ nan văn đổng mẫu thinh. 



Ðại  ý  bài  thơ  này  nói  lên  tình  thương  của  ngỗng  con  đối  với  ngỗng  mẹ. 

Trong  đó,  Hạc  tử  muốn  nhấn  mạnh  ý  nghĩa:  Thờ  phượng  cha  mẹ  lúc  chết 

không bằng lúc sống. Nhưng ngỗng con kia quá thương mẹ. Khi thấy thi hài 

của mẹ nó nằm đó, nó buồn đau vô cùng, nên ngước mặt lên trời than khóc, 

máu hòa nước mắt tuôn rơi chung quanh xác mẹ. Bổn phận làm con dù có xả 

thân mạng cũng khó đền đáp công ơn sanh dưỡng. Và ngỗng mẹ ở suối vàng 

đâu nghe được những tiếng khóc đau thương của ngỗng con? 

 

---o0o--- 

* Tích thứ 2: Biển bức thức mẫu khí (dơi con biết hơi mẹ) 

Tiêu Vu Thị, người tại My Châu, vì bệnh cần phải hòa hợp các thứ thuốc để 

làm thành tễ (thuốc tễ). Trong tễ thuốc, tất cả các loại thuốc đều lấy từ dược 

thảo, riêng có  một vị phải dùng biển bức (con dơi). Do đó, ông tìm bắt một 

con dơi đem về nhổ lông, phơi khô, sao tán thành bột, hòa thuốc làm tễ. 

Trong khi ông  làm  thuốc tễ thì có vài con  dơi  nhỏ tự nhiên đến vây quanh. 

Những con dơi kia chưa  mở  mắt,  nhưng chính do biết  hơi  mẹ  mà  bay đến. 

Cả nhà họ Ðinh thấy thế đều rơi lệ, thệ nguyện từ đó về sau, nếu có bào chế 

thuốc, quyết không dùng sanh mạng loài vật, lại rất siêng năng phóng sanh. 

Nhờ đó, thuốc kia chưa uống mà bệnh đã lành. 



Lý Tự Nghĩa nói: “Những biển bức con biết hơi mẹ mà đến, có thể thấy tình 

mẫu tử nhất khí đồng thể, sanh tử tương quan. Thế nên nhất quyết không nên 

dùng sinh  mệnh để  hòa  hợp thuốc. Suy  gẫm  kỹ,  nếu thương tổn sinh  mạng 

loài  vật  để  cứu  mạng  mình  thì  dù  có  thể  cứu  được  đi  nữa,  vẫn  còn  rất  tàn 

nhẫn, huống chi vị tất cứu được ư? 



Tôi  nhớ  lại  năm  Ất  Hợi, phu  nhân trong  nhà tôi  bệnh  nặng, thầy thuốc bảo 

phải dùng toàn thân con trạch lớn, hòa với các thứ thuốc để làm thành hoàn 

(viên tròn) mới có thể cứu được. Tôi quyết định ngăn cản không cho. Nhưng 

y  sĩ  muốn  cứu  phu  nhân  tôi,  lén  mua  trạch  chế  thuốc  cho  uống,  nhưng  rốt 

cuộc  bệnh  vẫn  không  lành.  Thế  là  không  thể  cứu  mạng  người,  còn  làm 

thương hại đến sanh mạng loài vật. Thực là việc đáng thương, đáng buồn!” 

Hạc tử nói: “Xét cho kỹ những con biển bức biết hơi mẹ, đến vây quanh nơi 

chỗ làm thuốc. Ðối với sự việc ấy, chẳng những toàn gia họ Ðinh đều rơi lệ 

mà đến hôm nay tôi đọc truyện này cũng liền gấp quyển, nước mắt tự nhiên 

chảy ròng ròng xuống”. 



---o0o--- 



* Tích thứ 3: Ðộc thôn đao (trâu nghé nuốt đao - truyện trích trong tập 

Liễu Nhai Tử) 

Ở  Trung  Hoa  ngày  xưa,  tại  huyện  Thuật  Dương,  có  anh  đồ  tể  họ  Vương 

chuyên nghề giết trâu bán thịt nuôi sống. 

Một hôm anh mua về hai con trâu: một mẹ, một con. Anh định giết trâu mẹ 

trước nên cột trâu mẹ vào một cây cột để đi mài dao. Ðang lúc đó có người 

đến  gõ  cửa,  anh  để  dao  xuống  chạy  ra  mở  cửa.  Trâu  nghé  thừa  dịp  không 

người, liền ngậm con dao của anh đồ tể, chạy thẳng đến nhà hàng xóm. 

Ðến nhà của Tôn Lão, trâu nghé dùng sừng cụng vào cửa. Nghe tiếng động, 

Tôn Lão chạy ra mở cửa thì thấy một con nghé, trong miệng ngậm một con 

dao  đã  nuốt  gần  một  nửa.  Chỉ  trong  chốc  lát  sau,  nó  đã  nuốt  hết  con  dao. 

Trâu nghé nhìn Tôn Lão với vẻ buồn rầu và kêu la thảm thiết. 



Trong  lúc  Tôn  Lão  còn  đang  kinh  dị  thì  anh  đồ  tể  họ  Vương  hơ  hải  chạy 

đến.  Vì  sau  khi  tiếp  khách  xong,  anh  định  tiếp  tục  mài  dao,  nhưng  xem  lại 

thì  con  dao  biến  mất.  Trâu  nghé  cũng  không  còn.  Anh  ta  đi  kiếm,  khi  đến 

nhà  Tôn  Lão  hỏi  lý  do,  mới  biết  sự  thật  trâu  nghé  nuốt  dao,  vì  nó  không 

muốn trâu mẹ bị giết. 



Tôn Lão là người sống bằng nghề nông, nghe chàng họ Vương thuật lại việc 

trâu  nghé  ngậm dao chạy  đi, ông  liền động  mối từ  tâm, chẳng  nỡ  để cả hai 

mẹ con bị giết, nên hỏi đồ tể họ Vương giá hai con trâu bao nhiêu. Biết được 

giá  cả,  Tôn  Lão  liền  xuất  một  món  tiền  lớn  và  dùng  lời  nhã  nhặn  bảo  họ 

Vương: “Anh làm nghề bán thịt trâu thì phải có lời mới sống. Hôm nay xin 

anh hoan hỷ cho tôi mua lại hai mẹ con trâu. Tôi xin hoàn số tiền gấp đôi”. 

Ðồ tể họ Vương biết  Tôn  Lão  là  người  nhân đức từ trước đến  nay, nên  vui 

vẻ nhận lấy số tiền. Tôn Lão đến nhà họ Vương mở trói trâu mẹ, dắt đem về. 

Trâu nghé vừa thấy mẹ, hai hàng lệ tuôn rơi, và quỳ bên Tôn Lão tỏ vẻ tạ ơn. 

Trâu  mẹ  cũng  đến  liếm  con  từ đầu  đến  đuôi.  Tôn  Lão  nghĩ  rằng  trâu  nghé 

không  thể  sống,  nhưng  trải  qua  cả  tuần  lễ  vẫn  không  thấy  có  gì  lạ.  Về  sau 

trâu mẹ đem hết sức lực làm ruộng cho Tôn Lão được vài năm rồi chết. Tôn 

Lão chôn cất tử tế, trâu nghé cũng đem hết sức làm ruộng cho con của Tôn 

Lão sau khi ông qua đời hơn hai mươi năm. 



Khi  trâu  nghé  chết,  những  người  biết  chuyện  20  năm  trước  trâu  nghé  nuốt 

đao, họ xúm nhau bàn với con Tôn Lão mổ bụng trâu ra xem. Con Tôn Lão 

nghĩ rằng nếu con vật còn sống mà đem mổ bụng là tội ác, nhưng nay nó đã 

chết rồi thì tử thi giống như cây đá, nên bằng lòng cho người mổ bụng trước 

khi chôn cất. Khi mổ bụng ra thì rõ ràng chiếc dao nằm ở dạ dày. Ðiều quái 

lạ là có một cái bao da rất dày bọc chung quanh con dao, giống như chiếc vỏ 

đao bọc bên ngoài. 



Hạc tử nói: “Sự việc con trâu nghé này thật là kinh thiên động địa! Tôi đọc 

truyện  này đầu tiên phải tấm tắc khen  ngợi, thế rồi kính cẩn thâu  nhiếp sắc 

diện, rồi lại xúc động rơi lệ, đứng dậy khoa chân múa tay... 

Sau đó, ông lại đề thơ cảm tác:   

Thôn đao tạc tạc mạc nghi hư, 

Khấu giác độc cầm Tôn lão cư, 

Tử mẫu sạ phùng ngưỡng thiên đống, 

Nhứt thời cuồng hỷ cánh hà như? 

Dịch:   

Nuốt dao việc ấy chớ hồ nghi, 

Húc sừng gõ cửa lão Tôn bi, 

Mẹ con gặp gỡ nhìn trời rống, 

Mừng này mấy thuở sánh sao bì? 



---o0o--- 

 

*  Tích  thứ  4:  Khuyển  bộ  mẫu  (Chó  nuôi  mẹ  -  truyện  này  trích  trong 

Cẩm Tâm Lục) 

Ở  Trung  Hoa,  tại  huyện  Ðức  Hưng,  có  người  chuyên  làm  ruộng,  gia  đình 

nghèo túng. Trong nhà có nuôi con chó cái. Lúc nó sinh con, vì không có gì 

ăn,  lại  thêm  đám  con  xúm  nhau  bú,  cho  nên  thân  hình  nó  chỉ  còn  da  bọc 

xương. 



Cách nhà này hơn nửa dặm, có người họ Vương, một hôm đến nhà bác nông 

phu,  thấy  tình  trạng  thảm  thương  như  vậy,  nên  nhân  khi  mấy  con  chó  con 

dứt bú, bèn xin một con chó con đem về nuôi. 



Hằng ngày ông này dùng tấm cám nấu cho chó con ăn no. Chó con sau khi 

được ăn no liền vui mừng ngoắt đuôi, hớn hở chạy về chỗ cũ ói ra những đồ 

ăn trong bụng cho mẹ nó ăn. Buổi mai cũng như chiều, dù gặp lúc mưa gió, 

chó con vẫn không quên mẹ. 

Một  nhân  sĩ  đương  thời  mục  kích  cảnh  ấy  có  làm  bài  phú  ca  ngợi  hiếu 

khuyển sau đây:   

Cảm từ phong vũ lộ giang tân, 

Triêu mộ bái hồi bàng mẫu thân, 

An đắc gia gia hoan thúc thỉ, 

Bạch đầu thùy niệm ỷ lư nhân. 

Dịch:   

Cảm lòng con trẻ gió mưa sông, 

Chiều mai nuôi mẹ chẳng thưa lòng, 

Cảnh nghèo hôm sớm vui rau cháo, 

Tóc trắng phương trời tựa cửa trông. 

Ý nghĩa bài phú trên:   



Hai câu đầu mô tả hoản cảnh chó con nuôi mẹ. Sau khi được chủ mới xin về 

nhà nuôi và cho ăn uống no đủ, chó con không quên mẹ, nên ngày ngày hai 

lượt chạy trở  về chốn cũ ói  thức ăn ra để  nuôi  mẹ. Dù  gặp  lúc  mưa to,  gió 

lớn, sông nước ngăn trở, chó con vẫn không ngại khổ nhọc, lo cho mẹ khỏi 

bị đói lòng, không bao giờ xao lãng bổn phận. 



Hai  câu  dưới  đem  cảnh  nghèo  khổ  của  chó  con  nuôi  mẹ  so  sánh  với  cảnh 

nghèo  túng  của  những  người  nghèo  trong  xã  hội.  Trên  đời  này,  có  mấy 

người sống trong cảnh nghèo đói mà được niềm hạnh phúc đầm ấm, trong sự 

hiếu  thảo  của  con  nuôi  dưỡng  như  trường  hợp  chó  mẹ  được  con  nuôi  như 

vậy? 

Ba chữ “hoan thúc thỉ” mô tả cảnh người nghèo, tuy chỉ ăn đậu, uống nước 

lã, sống qua ngày nhưng vui sống với những đứa con hiếu thảo. Ba chữ này 

trích trong kinh Lễ: “Chiết thúc, ẩm thỉ tận kỳ hoan” (ăn đậu, uống nước lã 

cũng vui vô cùng). 

Hai chữ “bạch đầu”  ý chỉ  mẹ  nuôi con khôn  lớn đến  lúc bạc đầu  nhưng có 

mấy ai nghĩ đến thâm ân từ mẫu. 

Ba chữ “ỷ lư nhân” ý nói khi con ra khỏi nhà, mẹ thường sớm chiều tựa cửa 

ngóng trông. 



---o0o--- 

 

*  Tích  thứ  5:  Ðộc  tàng  đao  (bò  con  giấu  dao  –  truyện  trích  trong  tập 

Ðồng Sanh Lục) 

Tại  tỉnh  Vân  Nam,  châu  An  Ninh  bên  Trung  Hoa,  có  anh  chàng  đồ  tể  họ 

Triệu, chuyên làm nghề bán thịt bò nuôi sống. Một hôm, anh ta mua về hai 

con  bò  một  mẹ,  một  con.  Khi  đem  về  nhà,  anh  định  giết  bò  mẹ  trước,  nên 

trói  lại  rồi  vào  nhà  lấy  thùng  ra  hứng  huyết.  Bò  con  đứng  cạnh  trông  thấy 

chiếc dao đồ tể để gần mẹ nó, nó vội ngậm dao đem giấu nơi kẹt đá. 



Anh  đồ  tể  khi  xách  thùng  ra,  kiếm  con  dao  thọc  cổ  bò,  nhưng  không  thấy 

đâu cả. Trong lúc anh ta đi kiếm khắp chỗ, thì có người hàng xóm trông thấy 

việc làm của bò con thuật lại cho anh ta. Nhưng anh đồ tể không tin, sau đó 

lấy một con dao khác đặt vào chỗ cũ, rồi vào trong nhà nép bên cửa sổ nhìn 

xem, anh thấy rõ ràng bò con cũng làm như trước. 



Ðồ tể họ Triệu chính mắt thấy cảnh đó, lòng buồn vô hạn, nước mắt tuôn rơi, 

ăn năn những tội đã làm từ trước. Chàng lập tức bỏ nhà vào trong Hoa Sơn 

làm  đạo  sĩ.  Hằng  ngày  hành  thiện  và  chí  thành  sám  hối,  lại  dặn  mẹ  ở  nhà 

nuôi hai con bò ấy. Ðến 20 năm sau, khi chúng chết, chôn cất chu toàn. 

Hạc Tử đề thơ cảm tác:   

Ðao đầu chuyển thính huyết phi hồng, 

Tiểu độc hàm đao dĩ kế cùng; 

Nhị thập niên gian tì mẫu hạn, 

Hoa Sơn tiêu thụ hảo tòng phong. 



Ý nghĩa bài thơ trên diễn tả cảnh người đồ tể trong lúc giết bò, chỉ cầm dao 

trong nháy mắt thì máu đỏ đã bắn ra tung tóe. Câu hai diễn tả hành động bò 

con ngậm dao đem giấu để cứu mẹ. Hai câu sau nói sự hai mẹ con bò được 

gia  đình  họ  Triệu  nuôi  tử  tế,  riêng  anh  đồ  tể  bây  giờ  chuyên  lo  tu  dưỡng, 

hưởng cảnh thanh nhàn nơi Hoa Sơn. 



Hạc  Tử  đã  bình  luận:  “Việc  làm  của  đồ  tể  họ  Triệu  trong  truyện  này  cùng 

với  đồ  tể  họ  An  đem  dê  mẹ,  dê  con  vào  chùa  phóng  sanh,  đều  là  bậc  anh 

dũng, phát tâm dõng mãnh, phóng hạ đồ đao một cách dứt khoát dễ dàng”. 

Hàng  Sơn  Tử  có  câu:  “Liên  hoa  sanh  phất  thang”,  nghĩa  là  “hoa  sen  sanh 

trong nước sôi” cũng là để nhắc nhở tích xưa, chuyện thật vậy. 



Dịch giả thành kính y trong bộ Vật Do Như Thử dịch lại 5 truyện ngắn trên. 

Hai  chuyện  thuộc  về  phi  cầm;  ba  truyện  thuộc  về  tẩu  thú.  Kính  mong  chư 

thượng đức, tăng ni hai giới cùng quý Phật tử tại gia đã thọ Bồ Tát giới sau 

khi  đọc  những  truyện  này,  luôn  nhớ  lời  Phật  dạy:  “Nhứt  thiết  chúng  sanh 

giai  hữu  Phật  tánh,  thị  tâm  tác  Phật”  (Tất  cả  loài  hữu  tình  có  tâm  thức,  có 

hoạt  động,  tức  nhiên  có  Phật  tánh.  Ðã  có  Phật  tánh  thì  trong  những  kiếp 

tương lai, không chóng thì chầy, cũng sẽ thành Phật). 



Khi đã hiểu như thế, đối với cá nhân tự mình, nên nghiêm trì tịnh giới, làm 

cho Bồ Ðề tâm tăng trưởng. Ðối với chúng sanh (lớn như voi, trâu; nhỏ như 

kiến, mọt) luôn thực hành theo lời Phật dạy là phải có tâm hiếu thuận, từ bi. 

Ðược như thế thì phước đức vô lượng và mau viên mãn quả Bồ Ðề. 

Riêng về ý nghĩa bốn chữ Vật Do Như Thử là tựa đề quyển sách, có ý nghĩa 

là  loài  vật,  cầm  thú  còn  như  thế  (biết  hiếu  thảo)  huống  chi  là  con  người, 

không lẽ không bằng loài vật. 



Như trên đã nói qua hiếu đạo của loài cầm thú, bây giờ xin nói qua hiếu đạo 

của  con  người.  Y  chiếu  theo  trong  kinh  điển,  xin  nêu  lên  hai  gương  hiếu 

hạnh:   

 

---o0o--- 

 

* Tích 1: Gương đại hiếu của Viêm Ma vương tử 

Phụ  thân  của  Viêm  Ma  Vương  Tử  một  hôm  lâm  trọng  bệnh.  Sau  khi  chẩn 

mạch,  y  sĩ  cho  biết  muốn  chữa  bệnh  phải  có  con  mắt  của  người  từ  lúc  sơ 

sinh đã không bao giờ có tâm nóng giận, chưng làm thuốc uống thì bệnh mới 

hy vọng chữa khỏi. Ngoài ra không có vị thuốc nào có thể chữa khỏi được. 

Viêm Ma Vương Tử nghe vậy liền thưa với y sĩ rằng: “Thưa tiên sinh, tôi là 

người từ trước đến  nay không  hề  nóng  giận. Vậy tôi  xin thành  tâm  nguyện 

móc mắt để trị bệnh cho thân phụ”. 

Chư vị hãy suy nghĩ đây là một gương hiếu hạnh vĩ đại biết dường nào! 

 

---o0o--- 

 

* Tích 2: Ðồng tử Từ Tâm 

Trong kinh  lại  nói, có  một đồng tử tên  là  Từ  Tâm. Vì  muốn ra  biển cả tìm 

châu báu để cứu tế  những chúng sanh  trong cảnh bần cùng,  khốn  khổ. Sau 

khi định như vậy, đồng tử bèn từ biệt thân mẫu của mình để ra đi. 

Thân mẫu của đồng tử vì lòng thương con tha thiết, bà e rằng đồng tử xuống 

biển tìm châu báu chưa chắc đã tìm được, nhưng sanh  mạng quý báu  lại bị 

mất. Vì thế bà không tán thành ý kiến của con. Nhưng từ tâm muốn tìm châu 

báu cứu giúp chúng sanh của Từ Tâm quá tha thiết, đồng tử không kể đến lời 

can ngăn của mẹ, quyết chí ra đi. 



Trước khi đi, trong lúc nóng giận vì sự cản trở của mẹ, đồng tử đã đến gần 

bà  nhổ  đi  một  sợi  tóc  mà  không  ai  hay  biết.  Vì  hành  động  ngỗ  nghịch  bất 

hiếu đối với thân mẫu như vậy, nên khi đồng tử vào trong biển cả, tự nhiên 

thấy  một  vòng  sắt  nóng  cháy  đỏ  từ  không  trung  rơi  xuống  ngay  đỉnh  đầu 

xoay tít trên ấy. 



Ðồng tử cảm thấy thống khổ cực điểm, liền lập tức phát đại thệ nguyện rằng: 

“Từ  này  về  sau,  tôi  nguyện  nếu  có  bao  nhiêu  tội  nhân  phải  chịu  khổ  hình 

này, tôi xin tình nguyện chịu thay tất cả”. 

Do sự phát  nguyện rộng sâu  như thế, vòng  lửa cháy đỏ đang  xoay trên đầu 

đồng tử liền tiêu diệt. 

Kinh Khê Ðại Sư khi xem truyện ấy, có làm bài kệ:   

Nghịch mẫu tổn phát, 

Thành địa ngục tâm, 

Phát thệ lập nguyện, 

Thuộc Phật giới hiện. 

Dịch:   

Nghịch với mẫu thân nhổ sợi tóc, 

Tâm ngỗ nghịch ấy thành nhân địa ngục. 

Phát thệ lập nguyện độ chúng sanh   

Tức là thiện tâm soi nơi Phật giới. 



Thế nên, chúng ta đối với cha mẹ phải luôn thực hành hiếu đạo. 

Trên đã đề cập đến sự hiếu thuận đối với phụ mẫu, tiếp theo xin giải thích sự 

hiếu thuận đối với sư tăng, Tam Bảo. Chữ Sư trong kinh văn chỉ cho Bổn Sư 

Hòa Thượng, cũng chỉ cho tam sư thất chứng. Bổn Sư Hòa Thượng và tam 

sư thất chứng chẳng  những có ân đức dạy  dỗ chúng ta,  mà còn có trọng ân 

thành tựu giới thân huệ mạng cho chúng ta. 



Nếu không có giới thân để làm gốc tu nhân thì tất cả công đức pháp lành đều 

không thể sanh trưởng được. Nếu như không có sự giáo huấn của sư trưởng 

thì chúng  ta không biết tu  hành  như thế  nào. Dù có tu đi  nữa, cũng  lạc  vào 

đường lối tu hành mù quáng, không có hy vọng được thành Phật. 

Thâm  ân  trọng  đức  vĩ  đại  này  hoàn  toàn  từ  nơi  bậc  sư  trưởng  đã  ban  cho 

chúng ta. Cho nên đối với sư trưởng chúng ta phải hết lòng thờ kính, phụng 

dưỡng  và  hiếu  thuận,  không  được  trái  nghịch,  để  khả  dĩ  gọi  là  báo  bổ  một 

phần trong muôn một thâm ân trọng đức này! 



Tam  Bảo  nghĩa  là  Phật,  Pháp,  Tăng.  Phật  là  đấng  Ðạo  Sư  trong  tam  giới. 

Pháp là hoằng quy xuất thế gian. Tăng là đệ tử Như Lai, người thay thế cho 

Phật  tuyên  dương  chánh  pháp,  lợi  ích  quần  sanh.  Phật,  Pháp,  Tăng  gọi  là 

Tam  Bảo,  là  phước điền tốt của  muôn  loài, là từ phụ của  tứ sanh. Có công 

năng thành tựu huệ mạng cho chúng sanh. Huệ mạng của chúng ta hoàn toàn 

nương nhờ sự huân tu trong ngôi Tam Bảo mà thành. 



Nếu không có sự huân tu trong ngôi Tam Bảo thì chúng ta nhờ đâu mà được 

huệ mạng cho đến chứng đắc quả Vô Thượng Bồ Ðề? Vì thế, thâm ân trọng 

đức của  Tam  Bảo đối  với chúng ta thật  vĩ đại, không thể  nào  hình dung  và 

đo lường. 



Cho nên là một Phật tử đối với ân sâu dường bể cả của Tam Bảo, phải khéo 

léo cung kính, phụng dưỡng, hết lòng hiếu thuận, tôn trọng, không được trái 

nghịch, mới có thể đền đáp thâm ân trong muôn một. Nếu không như thế, thì 

không xứng đáng là người đệ tử của Tam Bảo. 

Tóm lại:   

Cha mẹ có công sanh thành dưỡng dục. Sư tăng có công giáo huấn dẫn dắt. 

Tam  Bảo  có  ân  cứu  độ.  Thế  nên  chúng  ta  nhất  thiết  phải  hiếu  thuận.  Hiếu 

thuận  đối  với  cha  mẹ,  sư  tăng,  tam  bảo  là  đồng  với  vâng  giữ  giới  cấm  của 

Như Lai, nên gọi hiếu thuận là cương lãnh của giới pháp. Ðây là một giá trị 

đặc biệt, chúng ta phải chiêm nghiệm, nghiên cứu và tôn trọng triệt để. 

Thông thường, thế  nhân không  hiểu rõ giới pháp  và  hiếu thuận tuy dị danh 

nhưng đồng nhất thể. Nên khi nhìn thấy những người xuất gia, cát ái từ thân, 

không  nuôi  dưỡng  cha  mẹ,  cạo  râu,  bỏ  tóc,  đem  thân  giam  hãm  nơi  chốn 

thiền môn thanh tịnh hay chốn lan nhã tịch tĩnh; họ liền cho rằng hành động 

ấy là đại bất hiếu. Vì thế, họ kết luận Phật giáo là một tôn giáo không xem 

trọng Hiếu đạo. 



Quan niệm ấy thật vô cùng sai lầm! Phải biết giới pháp của Phật là hiếu đạo, 

bao dung tất cả. Không thể cho Phật pháp là quên đạo hiếu thuận. Phật pháp 

chẳng  những không quên  hiếu đạo  mà  trái  lại còn  xem  đó  là điều tối trọng 

yếu. 



Do  vậy,  nên  trong  Tây  Quy  Trực  Chỉ  quyển  3  của  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư,  có 

chương mang đề mục “Ðại hiếu nhân bất nguyện nhập thai” (người đại hiếu 

không nguyện nhập vào thai mẹ) thuyết minh như sau:   

Thần  thức  con  người  khi  gá  vào  thai  mẹ,  chẳng  những  tự  mình  bị  khổ,  mà 

chính cũng làm cho mẫu thân thọ đại khổ. 



- Ðây xin nói về nỗi khổ khi còn ở trong thai và lúc thoát thai. Khi còn trong 

thai, hài nhi nằm ở dưới sanh tạng, trên đại trường. Ban đầu hình thể dường 

như váng cháo, sau đó như cái bóng nước, tiếp tục triển chuyển đổi thay dần 

dà  thành  hình.  Lúc  ở  trong  bào  thai  hoàn  toàn  không  được  tự  do,  lại  chịu 

nhiều thống khổ, khi  mẹ ăn đồ nóng, thai khác nào như bị nước sôi rưới và 

thân; khi mẹ ăn thức lạnh, thai nhi dường nằm trên băng tuyết. 



- Chỗ ở là nơi hoàn toàn không tinh khiết, thức ăn đều là máu huyết bất tịnh. 

Thời  kỳ  hoài  thai  tuy  không  quá  ba  trăm  ngày  mà  sự  thọ  khổ  dài  gần  20 

năm,  nên trong kinh  gọi  là “thai  ngục”. Ðến khi  đã đầy đủ  ngày tháng,  hài 

nhi lộn ngược, đầu hướng xuống sản môn, hình chất dần dà to lớn, muốn tìm 

lối ra cũng không biết phải làm sao! 



Thế  là con đường tự tử chính ở  giờ phút  này,  mà nhân duyên  giết  mẹ cũng 

ngay  giờ phút  này.  Lúc sanh, bà  mụ  kéo  hài  nhi từ bụng  mẹ  ra,  nỗi đau ấy 

hài  nhi  cảm  thấy  dường  như bị  xe  cán.  Vì  thế,  khi  vừa  ra  khỏi  thai,  không 

một hài nhi nào  mà không cất tiếng khóc. Tiếng khóc nghe chừng âm vang 

hai chữ: “Khổ a! Khổ a!” 



Khi ra khỏi thai, trẻ chưa nhận thức được thế nào là dơ sạch, bò lết nằm ngồi 

trên phẩn uế. Cho dù người đại phú quý hay bậc đại thánh, đại hiền cũng vẫn 

như vậy. Nhưng  vì  mọi  người đã quen chấp nhận,  nên cho là  luật tự  nhiên, 

không lưu tâm đến những điểm đó. 



Nhưng nếu là kẻ có tâm tỉnh ngộ, những lúc đêm khuya thanh vắng, tự mình 

suy  ngẫm,  lẽ  nào  không cảm thấy buồn chán  hổ thẹn!  Lúc  lâm  bồn  hài  nhi 

chịu thống khổ đã đành, nhưng  người  mẹ lại càng  muôn  vàn  nỗi thống khổ 

lẫn  hổ  thẹn.  Từng  phút  giây  đối  diện  với  tử  thần,  mỗi  niệm,  mỗi  niệm,  sợ 

sanh khó được. Nếu may mắn qua khỏi, sống lại, khi vừa thấy hài nhi thì bao 

nhiêu  đớn  đau,  hổ  thẹn  đều  quên  mất,  lòng  mẹ  thương  yêu  quý  trọng  con 

dường như châu ngọc. 



Từ đây lo chăm sóc, ẵm bồng, cho ăn, cho bú, nằm nơi ẩm ướt, nhường chỗ 

khô  ráo  cho  con.  Khi  sanh  nở,  bao  nhiêu  tinh  huyết  đều  tiêu  mòn,  nỗi  khổ 

của từ mẫu nói sao cho cạn. 

Nên  xưa  kia  có  thầy  sa-di  mới  bảy  tuổi  xuất  gia,  tinh  tấn  tu  hành.  Sau  khi 

đắc  đạo  Lục  Thông,  thầy  dùng  Túc  Mạng  Thông  tự  biết  rõ  những  đời  quá 

khứ của mình. Thầy xúc động than rằng:   



- Chỉ một thân ta đây mà làm khổ lụy không biết bao nhiêu bà mẹ. Ở đây, ta 

chỉ nói sự thống khổ của năm bà mẹ thôi. Khi làm con của bà mẹ thứ nhứt, 

gần nhà một sản phụ cũng sanh một nam tử như ta. Riêng ta đoản mạng, mỗi 

khi mẹ ta nhìn thấy con bà hàng xóm trưởng thành liền sanh lòng buồn rầu, 

khổ  não.  Khi  làm  con  bà  mẹ  thứ  hai,  ta  cũng  lại  chết  sớm.  Mẹ  ta  nếu  thấy 

người cho con bú  liền sanh  lòng buồn khổ. Ðến khi  làm  con  người thứ ba, 

mới lên mười tuổi, ta cũng qua đời. Mẹ ta mỗi khi thấy con của người khác 

ăn  uống  như ta,  thì  đâm  ra  đau  buồn,  khổ  não.  Khi  làm  con  bà  mẹ  thứ  tư, 

chưa  nói  đến  cuộc  hôn  nhân  thì  ta  đã  chết.  Mẹ  ta  trông  thấy  những  thanh 

niên trang lứa như ta, có cha  mẹ đi kết thông gia và cưới vợ, thì cũng buồn 

rầu đau khổ vô cùng. Hiện tại làm con bà mẹ thứ năm, ta mới bảy tuổi, theo 

thầy xuất gia, học đạo, mẹ ta ở nhà trơ trọi một mình, mỗi khi nhớ đến con, 

quên ăn, bỏ ngủ sanh ra đau buồn khổ não. 



Chao ôi! Chúng sanh ở trong  vòng  luân  hồi sanh tử có  vui thú  gì? Mỗi khi 

thọ sanh chỉ  làm khổ  lụy cho  mẹ  như thế. Vì  vậy, sau khi  xa  lìa cha  mẹ, ta 

tinh tấn học đạo chuyên tu, hôm nay đạo quả đã viên thành... 



Hiện nay trên khắp nẻo đường thênh thang xuôi ngược, bao nhiêu lữ hành lại 

qua nhộn nhịp như thoi đưa. Ðại đa số đều là những kẻ làm khổ lụy cho cha 

mẹ, có mấy ai biết báo đáp công ơn dưỡng dục sanh thành? 

Nếu  suy  gẫm  cho  kỹ,  thoát  thai  một  đời  làm  khổ  lụy  cho  cha  mẹ  một  đời; 

thoát  thai  trăm  ngàn  muôn  ức  đời  làm  khổ  lụy  cho  cha  mẹ  đến  trăm  ngàn 

muôn ức đời, chẳng phải thật đáng buồn hay sao? 



Thế nên Ðại Thánh Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta thương xót thế gian, 

Ngài dạy chúng ta nhứt tâm niệm Phật, cầu sanh Tây Phương Tịnh Ðộ, hóa 

sanh nơi hoa sen. Tự mình đã tránh khỏi được hoạn nạn về sanh khổ, mà đối 

với cha mẹ cũng vĩnh viễn tránh được sự gây khổ lụy cho từ thân. Ðó chẳng 

phải là hạnh đại hiếu của bậc đại hiếu hay sao? 

Thế nhưng, có lắm người không tin Phật, họ trở lại phỉ báng Phật, cho rằng 

những  người  xuất  gia  là  đại  bất  hiếu.  Ấy  là  họ  cam  lòng  chịu  ở  trong  thai 

ngục, cũng như làm khổ lụy cho mẫu thân! 

Truyện  ngắn  trên  đây  cho  chúng  ta  thấy  đạo  hiếu  thuận  trong  Phật  pháp  là 

hàm dung tất cả. 



Ở đây, những Phật giáo đồ thuần chánh, đôi lúc cũng có thể phát sanh nghi 

vấn: “Ý nghĩa giới pháp trong Phật pháp rất rộng lớn, còn hiếu thuận thông 

thường của thế tục đâu thể nào là cùng tột, để sánh với nghĩa giới pháp của 

Phật?” 



Nên biết rằng: Hiếu thuận trong Phật pháp giảng nói, không phải là thứ hiếu 

thuận thông thường trong thế tục. 

Tại sao vậy? Vì quan niệm về hiếu thuận của thế tục, mọi người nếu quả có 

thể  thực  hành  được  thì  chẳng  qua  chỉ  thu  được  tiểu  quả  của  cõi  nhân  thiên 

mà thôi. Ngược lại, quan niệm hiếu thuận của Phật pháp rộng lớn dường như 

hư không. 

Nếu có  thể thực  hành được thì thâu  hoạch được quả  vị Vô  Thượng  Bồ Ðề, 

cho  nên  trong  kinh  văn  nói  hiếu  thuận  là  pháp  chí  đạo.  Không  phải  là  thứ 

hiếu thuận phục lao, phụng dưỡng thông thường. 

Trong Vu Lan Bồn Sớ thuyết minh:   

Khể thủ tam giới chủ, 

Ðại hiếu Thích Ca tôn, 

Lịch kiếp báo thâm ân, 

Tích nhân thành Chánh Giác. 

Dịch:   

Cúi đầu đảnh lễ Tam Giới Chủ   

Thích Ca Mâu Ni đại hiếu tôn   

Nhiều kiếp đáp đền ơn cha mẹ, 

Chứa nhóm nhân lành thành Chánh Giác. 



Cực đỉnh của  vô thượng  Phật quả  là do báo đáp thâm ân của song thân  mà 

thành, thì đâu phải là thứ hiếu thuận của thế gian? Hiếu thuận với song thân 

sẽ  được  đắc  thành  quả  Phật  và  bất  hiếu  với  song  thân  lẽ  đương  nhiên  phải 

thọ quả khổ. Nói vậy để thấy rằng quả báo sướng, khổ của thế gian và xuất 

thế gian đều do nơi hiếu hoặc bất hiếu chiêu cảm nên, tức là do nơi trì giới 

hay không trì giới mà thọ lãnh vậy. 



Phần  trên  giải  thích  câu:  “Hiếu  thuận  chí  đạo  chi  pháp”.  Theo  sự  dẫn  giải 

này, chúng ta thấy rõ hiếu thuận cùng pháp giới tuy dị danh nhưng đồng nhất 

thể. 



Nên Ðức Phật dạy tiếp: “Hiếu danh  vi Giới” (Hiếu  gọi  là Giới). Theo quan 

niệm trong Phật pháp, hiếu thuận đứng về mặt thời gian, chẳng những trong 

đời hiện tại, bổn phận làm con, không phân biệt nam nữ, dù hết lòng hầu hạ, 

phụng  dưỡng,  cúng  dường  cho  cha  mẹ,  cũng  chưa  được  xem  là  hoàn  toàn 

hiếu thuận và đền đáp thâm ân cha mẹ đầy đủ; mà phải làm thế nào cho cha 

mẹ  sanh  tín  tâm  đối  với  Tam  Bảo,  từ  trong  Tam  Bảo  tu  học,  để  thâm  tâm 

được giải thoát. Ðó mới chính thật là đại hiếu hạnh theo quan niệm của Phật 

pháp. 



Trên thế  gian  này  nếu  nói  về bậc chân chánh, có đầy đủ tư cách thực  hành 

hạnh đại hiếu, thì phải suy tôn đức Thích Ca Mâu Ni Phật của chúng ta. Khi 

thành đạo, Ngài chẳng những riêng vì cha mẹ hiện đời thuyết pháp, mà còn 

muốn  đền  đáp  công  ơn  của  cha  mẹ  nhiều  đời.  Nên  khi  hóa  độ  chúng  sanh, 

lúc giảng đến vấn đề hiếu thuận với cha mẹ, Ngài dạy chúng ta phương thức 

làm thế nào để thể hiện hạnh hiếu thuận với cha mẹ hiện đời, luôn cả đối với 

cha mẹ nhiều đời, nhiều kiếp. 



Theo  quan  điểm  của  Phật  pháp  mà  nói,  chẳng  những  như trong  kinh  Phạm 

Võng nhấn mạnh: “Nhứt thiết nam tử thị ngã phụ, nhứt thiết nữ nhơn thị ngã 

mẫu” (tất cả người nam đều là cha của ta; tất cả người nữ đều là mẹ của ta), 

mà tất cả chúng sanh bao  gồm  nhân  loại đến các loài  hữu tình khác, không 

một chúng sanh nào không phải là cha mẹ của chúng ta. Vì từ vô thỉ cho đến 

ngày nay, chúng ta trôi lăn trong vòng sanh tử, thì không có chúng sanh nào 

không từng làm cha mẹ của chúng ta. Chẳng qua vì luân hồi nhiều kiếp thay 

hình  đổi  dạng  nên  không  còn  nhận  ra  lẫn  nhau,  chỉ  biết  cha  mẹ  trong  đời 

hiện tại của mình, còn với tất cả người khác không cho là cha mẹ. 



Cũng vì không biết tất cả chúng sanh đều là cha mẹ của mình nên tâm lượng 

của  chúng  sanh  vô  cùng  hạn  hẹp.  Vì  muốn  mở  rộng  lòng  dạ  của  chúng  ta, 

Ðức Phật đã  nhiều phen đặc biệt khai  thị  rằng: “Nhất  thiết chúng sanh  giai 

thị  phụ  mẫu”.  Như  thế,  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  nếu  chúng  ta  đồng  thực 

hành  sự  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp...  phải  biết  đó  chính  là  nghiêm  trì 

tịnh giới. 



Chúng ta đối với tất cả chúng sanh, nếu đã xem là cha mẹ của mình thì cần 

phải  cung  kính,  tôn  trọng,  không  chút  khinh  suất.  Ðó  chính  là  hiếu  thuận. 

Cho  nên  ý  nghĩa  sở  tại  của  hiếu  thuận  chính  là  giới  hạnh  đầy  đủ.  Chính  vì 

như thế,  trong  phần  kinh  văn  phía  sau,  khi  giảng  đến  mười  giới  trọng,  bốn 

mươi  tám  giới  khinh,  rất  nhiều  giới,  Ðức  Phật  đề  cập  đến  tâm  hiếu  thuận, 

tâm cung kính, tâm từ bi. 



Tất cả tâm này lại xuất phát từ tâm hiếu thuận mà lưu lộ. Tất cả đều lấy tâm 

hiếu thuận làm căn bản. Do đó, chúng ta thấy rõ hiếu thuận tức là giới pháp. 

Vì thế, hành giả trong Phật pháp, bất luận tại gia hay xuất gia, nếu không thể 

chân chánh thực hành hiếu đạo, tức không phải chơn tâm học Phật và cũng 

sẽ  không  được  thọ  dụng  pháp  vị  trong  Phật  pháp.  Như  vậy,  là  Phật  tử  nói 

riêng, tất cả nhân loại nói chung, không nên khinh thường bỏ qua hạnh hiếu 

thuận, nếu không muốn nói là phải hết sức xem trọng. 



Ðại Thừa Bồ Tát giới tức Tam Tụ Tịnh Giới, dù bàn luận ý nghĩa ra thì rất 

sâu  rộng,  không  cùng  tận.  Nhưng  nếu  đem  so  sánh  với  ba  câu  trong  Nho 

Giáo của Trung Hoa về đạo hiếu thuận đối với cha mẹ thì nội dung tư tưởng 

rất phù hợp với Tam Tụ Tịnh Giới. Ba câu ấy như sau:   

 

1. Bất nhục kỳ thân (không làm cho cha mẹ bị nhục) 

Ý nói phận làm con phải triệt để tránh mọi hành vi, cử chỉ trong cuộc sống 

khả dĩ làm cho cha mẹ chúng ta bị sỉ nhục. Nếu thường giữ tâm niệm không 

làm  cho  cha  mẹ  bị  sỉ  nhục,  thì  lẽ  tự  nhiên,  chúng  ta  sẽ  không  bao  giờ  làm 

những việc trái với đạo đức nhân sinh, cũng như những tội ác vi phạm pháp 

luật. 



Nên  Nhạc  Chánh  Tư  Xuân  nói:  “Nhứt  cử  túc  nhi  bất  cảm  vong  phụ  mẫu; 

nhứt  xuất  ngôn chi  bất cảm  vong phụ  mẫu; thị cố ác  ngôn bất  xuất  ư khẩu, 

phẫn  ngôn bất cập ư thân. Bất  nhục kỳ thân, bất sỉ kỳ thân, khả  vi  hiếu  hĩ” 

(Mỗi khi giở chân không dám quên ơn cha mẹ, mỗi khi thốt lời cũng không 

dám quên ơn cha mẹ.Thế nên, lời nói ác không bao giờ thốt ra khỏi  miệng, 

những  lời  nói  tức  giận  cũng  không  đến  nơi  thân  mình  được.  Giữ  gìn  bản 

thân không bị sỉ nhục, cũng không làm cho song thân bị sỉ nhục. Như thế có 

thể gọi là hiếu vậy). 



Phải thực hành thế nào để có thể đạt đến mức độ nói trên? Muốn vậy, chỉ có 

việc duy nhất là vâng giữ Nhiếp Luật Nghi Giới của Bồ Tát. Vì công hiệu tối 

đại  của  Nhiếp  Luật  Nghi  Giới  là  khiến  cho  chúng  sanh  không  làm  tất  cả 

những tội ác. 

Chúng ta lúc sinh tồn trên thế gian nếu có thể tránh làm tất cả những tội ác 

thì  tất cả  mọi sự đều quang  minh chánh đại,  nào ai dám  xem  thường  mình, 

cũng như khinh nhục cha mẹ mình. 

Sở dĩ cha mẹ bị người hủy nhục chỉ vì con cái tạo gây việc lỗi lầm. Tỷ như 

người đó trộm cướp, giết người, thì dư luận sẽ nói kẻ đó là con của ông đó, 

bà  đó...  do  không  chịu  quan  tâm  đến  sự  giáo  dục  con  cái  nên  mới  xảy  ra 

những  việc  đồi  phong  bại  tục  như  thế...  Thật  là  oan  uổng  cho  cha  mẹ  biết 

dường nào! Sự sỉ nhục ấy không phải là do con cái gây nên hay sao? 

Nếu phụng hành Nhiếp Luật Nghi Giới của Bồ Tát nghiêm túc thì không bao 

giờ làm cho cha mẹ bị sỉ nhục, hay nói khác đi, đó chính là sự chân thật hiếu 

thuận đối với song thân. 

 

---o0o--- 

 

2. Hiển dương phụ mẫu (làm cho cha mẹ được vinh hiển) 

Ý nói phận làm con dù nam hay nữ, mọi hành động, cử chỉ đều phải làm cho 

cha mẹ được vinh diệu, hân hoan, rạng rỡ mày mặt. 

Ðức  Khổng  tử  nói: “Lập  thân  hành  đạo,  dương  danh  ư  hậu  thế,  dĩ  hiển  kỳ 

phụ  mẫu,  hiếu  chi  chung  dã”  (đạo  làm  con  phải  lo  lập  thân  hành  đạo,  để 

tiếng tốt cho đời sau,  làm cho cha  mẹ được  hiển  vinh, đấy  là  trọn  với  hiếu 

đạo vậy). 



Trung  Hoa  ngày  xưa  dùng  bộ  Tam  Tự  Kinh  để  dạy  vỡ  lòng  cho  trẻ  con, 

trong  ấy  cũng  nói:  “Dương  danh  thanh,  hiển  phụ  mẫu”  (đạo  làm  con  phải 

làm sao cho thanh danh của mình được hiển đạt, khiến cho cha  mẹ được rỡ 

ràng mày mặt). 



Nếu  chúng  ta  có  học  vấn  quảng  bác,  trí  thức  phong  phú,  phẩm  tánh  cao 

thượng  thì  dù  ở  bất  cứ  xã  hội  nào,  quốc  gia  nào,  đều  có  danh  dự  lành  tốt, 

được mọi người tôn kính. Từ đó, thanh danh chúng ta được lan truyền rộng 

rãi. Tự bản thân đã có thanh danh  lành tốt, đương  nhiên cha  mẹ cũng được 

vinh quang vô hạn. Ngược lại, cha mẹ sẽ cảm thấy tủi nhục, xấu hổ vô cùng. 

Nhưng làm thế nào để cha mẹ được hiển vinh? 



Chỉ duy nhất cố gắng vâng giữ Nhiếp Thiện Pháp Giới của Bồ Tát. Vì Nhiếp  

Thiện Pháp Giới có công dụng khiến chúng sanh thực hành tất cả việc thiện. 

Chúng ta sanh tồn trên thế gian, nếu có thể tận lực đem hết khả năng, thậm 

chí hy sinh lợi ích cá nhân để làm những việc lợi ích cho nhân quần, xã hội, 

thì mọi người sẽ ca ngợi: “Người ấy rất nhiệt tâm đối với việc giáo dục trong 

xã hội và mọi công tác từ thiện, thật là một người hiếm có. Người ấy là con 

trai,  con  gái  của  ai?  Ồ!  Vốn  là  con  của  ông  ấy,  bà  ấy.  Có  được  một  người 

con trai như thế hẳn ông cha cũng như thế. Có được một người con gái như 

thế, hẳn là bà mẹ cũng như thế. Tốt thay! Quý thay!” 

Chỉ một lời khen ngợi như thế cha mẹ cảm thấy vinh diệu vô cùng. Cho nên 

muốn  thực  hành  được  bốn  chữ “quang  tông  diệu  tổ”  của  người  Trung  Hoa 

nói, chỉ duy nhất là y theo Nhiếp Thiện Pháp Giới của Bồ Tát mà thực hành, 

nên có tể nói trì giới chính là hiếu thuận vậy. 

 

---o0o--- 

 

3. Tứ loại bất quỹ (ban bố cho nhân loại không thiếu sót) 

Ý nói đạo làm con, ngoài vấn đề chính tự bản thân thực hiện hiếu thuận với 

mẹ cha, còn nên khuyên bảo mọi người đều nên hiếu thuận với cha mẹ, làm 

cho tất cả đều thấm  nhuần trong  hạnh  hiếu thảo, không  bỏ sót  một cá  nhân 

nào.  Cổ  đức  giải  thích  câu  “tứ  loại  bất  quỹ”  như sau:  Tứ  là  ban  bố,  quỹ  là 

thiếu sót. 



Ý nói: Tự mình đã thực hành hiếu đạo, lại còn đem hạnh hiếu rải đều, ban bố 

cho tất cả chúng sanh, chẳng để thiếu sót mọi ai. Ðó chính là dùng thân mình 

làm phép tắc, tự mình hiếu thuận với cha mẹ, lại còn phải “khổ khẩu bà tâm” 

khuyên người hiếu thuận với cha mẹ để làm tròn bổn phận làm con. Nếu như 

không hiếu thuận với cha mẹ, đó chính là phạm tội ác lớn. 



(“Khổ  khẩu  bà  tâm”  là  một  thành  ngữ.  “Khổ  khẩu”  đồng  nghĩa  với  “khổ 

ngôn”:  lời  nói  dùng  để  khiển  trách,  răn  đe  mọi  người  chừa  bỏ  những  việc 

làm gây tạo lỗi lầm và tội ác, nên thường là nghịch tai mọi người. “Bà tâm” 

là lòng từ lành. Nói chung thành ngữ này có nghĩa là vì lòng từ lành, không 

quản mệt nhọc, đem lời khiển trách răn đe, khiển trách chúng sanh từ bỏ tội 

ác, lỗi lầm). 

Làm thế nào để mình và mọi người thực hành hạnh hiếu thuận? 

Chỉ có vâng giữ Nhiếp Chúng Sanh Giới của Bồ Tát giới. Vì lực dụng tối đại 

của Nhiếp Chúng Sanh Giới chính là hóa độ cho tất cả chúng sanh, khiến tất 

cả đều được vào Phật đạo. 



Bất cứ  người tu  hành  nào đã vào được trong Phật Pháp, thì không ai chẳng 

hiếu thuận với cha mẹ. Chẳng những đối với cha mẹ hiện đời, mà cả với cha 

mẹ nhiều đời quá khứ, đều mong mỏi cho các vị được độ thoát. 

Nếu  như  không  y  chiếu  thực  hành  theo  Nhiếp  Chúng  Sanh  Giới  thì  không 

bao  giờ  đạt  được  mục  đích  ấy.  Vì  thế  nếu  có  thể  thực  hành  Nhiếp  Chúng 

Sanh Giới một cách nghiêm cẩn, tức là thể hiện hạnh hiếu thuận với cha mẹ 

từ vô thỉ đến hiện tại. Như vậy, chúng ta đủ thấy hiếu thuận tức là Trì Giới. 

Phần trên đã giải thích câu “hiếu danh vi giới”. Tiếp theo đây xin giải thích 

câu “diệc danh chế chỉ” (cũng gọi là cấm ngăn). 



Chữ “chế” có nghĩa là định ra với tính cách bó buộc để chống lại điều gì. Ở 

đây, có nghĩa là chế ngự ba nghiệp không cho tạo tác các điều ác quấy. Chữ 

“chế” ở đây còn có nghĩa là chế định, quy định ra những pháp lành cần phải 

thực hiện rốt ráo. 

Chữ  “chỉ”  có  nghĩa  là  dừng  lại,  nghĩa  là  ngăn  các  vọng  niệm,  không  cho 

sanh khởi và loạn động. Chữ “chỉ” còn có nghĩa là ngưng ngay tất cả mọi ác 

pháp,  không  được  tiếp  tục  tạo  tác,  như  không  được  sát  sanh,  trộm  cắp,  tà 

dâm... chính là phạm vi của chữ Chỉ. 

Nên  biết  rằng:  Ngăn  dứt  tất  cả  tội  ác  không  làm  nữa,  có  nghĩa  là  “chỉ  trì”. 

Ðó chính là điều cấm chỉ trong hạnh hiếu thuận. 

Còn như phóng sanh, bố thí, tu phạm hạnh ấy chính là Tác Trì, nghĩa là pháp 

chế trong tâm hiếu thuận. Cho nên hiếu thuận gọi là Chế Chỉ. 

Trong kinh, Phật dạy:   

Chư ác mạc tác, 

Chúng thiện phụng hành. 

Tự tịnh kỳ ý, 

Thị chư Phật giáo. 

Dịch:   

Ðừng làm điều ác, 

Vâng làm việc lành. 

Tự giữ thanh tịnh, 

Chính lời Phật dạy. 

Bài kệ trên giải thích hai chữ “chỉ trì” rất thấu đáo. 

Theo sự thuyết giảng bên trên, chúng ta thấy hiếu đạo trong Phật pháp mang 

tính siêu  việt  hơn  hiếu đạo của Nho  gia cũng  như hiếu đạo thông  thường  ở 

thế gian. Tại vì sao? 



Vì hiếu đạo trong Phật pháp mang ý nghĩa giới pháp - Hiếu gọi là Giới. Hiếu 

đạo  của  Phật  pháp  chẳng  những  có  tính  chất  bình  đẳng,  rộng  lớn  và  bao 

dung,  mà còn  lìa khổ  được  vui,  thú  hướng quả  vô thượng  Bồ Ðề tối cao  là 

mục  đích.  Khi  mới  thành  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  Ðức 

Phật  kiết  giới  Bồ  Tát  này,  Ngài  đã  dạy  như  thế.  Chính  ngay  trên  hội  Niết 

Bàn, trong kinh Di Giáo, Ðức Phật cũng dạy: “Này các tỳ kheo! Sau khi ta 

diệt độ, các ông phải trân trọng tôn kính Ba La Ðề Mộc Xoa như người trong 

bóng tối gặp được ánh sáng, người nghèo được của báu. Các ông nên biết Ba 

La Ðề Mộc Xoa tức là vị đại sư của các ông. Hãy xem giới pháp này như ta 

còn  trụ  thế  không  khác.  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  chính  là  Giới,  Ðại  Sư  của  các 

ông chính là Hiếu!” 



Do đó, chúng ta thấy giáo pháp suốt thời đại của Ðức Phật đã tuyên thuyết, 

trước  sau  đều  lấy  Hiếu  là  giới,  Hiếu  làm  chế  chỉ.  Ðiều  này  thể  hiện  trong 

toàn bộ giáo pháp của Phật và trong kinh này, trước sau cũng đều nhất quán 

như thế. 



Hành  giả  Bồ Tát nếu không trái  nghịch  với  mười  giới trọng, bốn  mươi tám 

giới  khinh  thì  chẳng  những  thuận  với  bổn  nguyên  Tâm  Ðịa,  cũng  như  đối 

với Tam Tụ Tịnh Giới mà còn là hiếu thuận với tất cả. Làm con, không phân 

biệt trai gái, đều phải hiếu thuận với cha mẹ. Có thể nói đó là việc thiên kinh 

địa  nghĩa  (đạo  của  trời,  nghĩa  của  đất),  xưa  nay  không  bao  giờ  thay  đổi, 

không  được  hoài  nghi.  Nhưng  muốn  biết  hiếu  chân  hay  giả,  cần  phải  khảo 

nghiệm. 



Giờ đây, xin kể một câu chuyện có thật như sau:   

Vào thời xưa tại Trung Quốc, có một ông cụ tuổi đã cao. Bà cụ đã qua đời, 

chỉ còn  một  mình ông sống  với ba  người  con. Cụ ông  là  người tiền của rất 

nhiều,  ruộng  vườn  không  kể  xiết;  nhưng  thân  thể  ông  lại  mang  nhiều  bệnh 

tật. 

Sau khi cụ bà mãn phần một thời gian, ông đem tài sản chia ra làm bốn phần 

bằng  nhau.  Mỗi  phần  gồm  một  ngàn  vạn  quan  tiền,  thêm  ruộng  đất  thật 

nhiều. Ba phần gia sản được cấp cho con trưởng, con thứ và con út. Còn lại 

một phần ông để dành làm phần dưỡng lão cho mình. 

Sự phân chia rất công bằng của ông khiến các người con không ai phản đối 

đuợc.  Nhưng  vì  cho  rằng  ông  còn  giữ  một  phần  gia  sản  to  lớn,  nên  người 

con cả nảy sinh ý định chiếm đoạt. Anh ta đến thưa với cha rằng: “Con xin 

thỉnh phụ  thân  về  nhà  ở,  con  nguyện  phụng  dưỡng  phụ  thân  trong  lúc  tuổi 

già và cố gắng làm cho phụ thân được vui lòng trong những ngày già”. 

Cậu  con  thứ  hai  cũng  đồng  tâm  trạng  tranh  đoạt  phần  gia  tài  còn  lại  nên 

cũng thưa với cha: “Con nguyện giúp cho phụ thân du lịch ngoại quốc, con 

sẽ theo hầu để phụ thân được nhìn thấy sự phong quang trên thế giới. Nhãn 

quan của phụ thân sẽ được  mở rộng, tâm hồn sẽ được thơ thới trong những 

ngày già”. 



Riêng  phần  người con  út sau khi cha chia  gia  tài, cậu không biểu  lộ bất cứ 

thái độ nào. Cũng không thốt một lời nào, lúc nào cũng im lặng, trầm ngâm. 

Nhìn vẻ bên ngoài, ai cũng nghĩ hai người con lớn thật hiếu thảo, và cậu con 

út dường như bất hiếu. Người cha muốn khảo nghiệm các con của  mình để 

biết  xem  người  nào  chân  thật  hiếu  thảo.  Ông  cho  gọi  cả  ba  về  nhà  và  bảo 

rằng: “Cha cho các con biết: Gia tài của cha đã chia  làm  bốn phần, đã cho 

các  con  ba  phần.  Riêng  phần  của  cha,  cha  đã  đem  trợ  giúp  cho  cơ  quan  từ 

thiện. Hiện nay cha không còn một đồng, lại thêm thân mang bệnh mỗi ngày 

một trầm trọng. Từ đây về sau, cha cần nương vào các con, để nhờ các con 

chăm sóc sức khỏe, điều trị bệnh hoạn và cung cấp sự sống hằng ngày”. 

Ba  người con khi  nghe cha  nói  xong, đều  có phản ứng  khác nhau. Cậu con 

cả  trong  lòng  tự  nghĩ:  “Tưởng  gia  tài  của  ông  còn  nguyên,  té  ra  trong  tay 

không còn  một đồng. Vậy  ta cũng không  cần  nuôi dưỡng ổng  làm  gì”. Sau 

khi suy nghĩ như vậy, cậu ta liền thưa rằng: “Thưa phụ thân, lẽ ra con phải 

rước phụ thân về nhà con ở, nhưng nhà con chật hẹp, con nít lại đông, e rằng 

phụ thân không được yên ổn lúc tuổi già. Theo con nhận thấy, tốt nhứt phụ 

thân nên đến nhà chú hai ở vì chú hai trước đây có hứa giúp cho phụ thân đi 

du lịch ngoại quốc. Chú sẽ giúp phụ thân được toại nguyện”. 

Cậu thứ hai vừa nghe anh cả nói xong, vội tiếp lời: “Thưa cha, sức khỏe của 

cha  hiện  nay  đã  suy  yếu,  đối  với  sự  du  lịch  thật  không  còn  thích  hợp.  Còn 

việc về nhà con ở thì rất bất tiện, vì nhà con chật hẹp. Hơn nữa, con phải ra 

ngoài công tác, không ai ở nhà lo cơm cháo cho cha. Theo con thấy, cha nên 

về nhà chú ba ở tiện hơn!”. 



Cậu thứ ba  nghe  hai anh  nói  vậy, không cần suy  nghĩ  liền thưa rằng: “Con 

xin thỉnh cha  về  nhà để con  lo  lắng cho cha, con cố  gắp  giúp cha  vui sống 

lúc  tuổi  già  và  sẽ  rước  lương  y  điều  trị  bệnh  hoạn  cho  cha.  Tốn  hao  bao 

nhiêu  cũng  được,  xin  cha  yên  tâm  đừng  nghĩ  đến.  Con  chỉ  mong  cha  được 

mạnh khỏe, khang kiện là con mừng!” 



Nghe xong ông cụ liền nói rằng: “Việc ấy đâu có được, gia tài cha cho con, 

để con lo cho gia đình con sau này. Con phải giữ gìn cho kỹ. Cha nay tuổi đã 

già, bệnh lại trầm trọng thế này, sống được ngày nào thì sống, con chớ bận 

tâm lo lắng, cần gì phải rước lương y!” 



Cậu  út  thưa  rằng:  “Xin  cha  đừng  nghĩ  như thế!  Tài  sản  của  cha  cho  con  là 

những giọt mồ hôi và nước mắt của cha từ bao nhiêu sự thống khổ mà có ra. 

Hiện  nay  trong  tay  cha  không  còn  đồng  nào  nữa,  thì  phần  tài  sản  của  con, 

con xin đem toàn bộ để lo cho cha. Còn sự sống của vợ con của con về sau, 

con  và chúng  nó tự lo để duy trì đời sống. Con đâu  nỡ thấy cha bệnh  hoạn 

mà không lo lắng”. 



Sau khi nghe cậu thứ ba thành khẩn chí thiết thưa như trên, cụ ông vô cùng 

cảm  động,  bảo  rằng:  “Con  thật  là  đứa  hiếu  tử  chơn  thật.  Con  đối  với  cha 

hoàn toàn không có bất cứ tham vọng nào về tài sản. Giờ đây, cha công khai 

tuyên  bố  với  ba  con:  Số  gia  tài  một  ngàn  vạn  quan  và  ruộng  đất  của  cha 

không hề có sự trợ giúp cho cơ quan từ thiện nào cả. Hôm nay cha rất an tâm 

mà đem toàn bộ tài sản của cha giao cho đứa con thứ ba này. Tương lai, hai 

anh của con nếu lúc nào thật túng thiếu, có thể đến nơi con lấy tiền tiêu xài. 

Cha tin chắc đứa con út sẽ cấp cho hai anh của nó. Tốt lắm! Lời nói của cha 

đến đây là kết thúc. Ai chân thật hiếu thuận, ai giả vờ hiếu thuận, ta đã thấy 

minh bạch lắm rồi!” 



Qua  câu  chuyện  trên,  chúng  ta  thấy  muốn  khảo  nghiệm  con  cái  hiếu  thuận 

hay không, không phải trong lúc giàu có mà chính trong lúc nghèo khốn mới 

có thể thấy được những đứa con chân thật hiếu thuận. 

Trung Hoa có câu: “Hàn môn xuất hiếu tử” (nhà nghèo sanh con hiếu). Ðây 

thật là câu danh ngôn chí lý, vì hầu như chỉ những gia đình nghèo mới có thể 

xuất sanh con thảo. 



Những gia đình giàu có thường khi vừa sanh con ra đã mướn vú nuôi dưỡng. 

Kết quả tình  thương  yêu  giữa đứa trẻ  với  cha  mẹ  trở  nên  nhạt  nhẽo, không 

gắn  bó  bằng  tình  thương  với  vú  nuôi.  Ðó  là  một  trong  những  nguyên  nhân 

làm cho tâm hiếu thuận khó phát sanh. Những đứa con dễ có quan niệm sai 

lầm, cho rằng bổn phận cha mẹ phải cung cấp cho chúng mọi nhu cầu. Ðó là 

việc cha mẹ chúng cần phải làm và đương nhiên phải làm. Ðây không phải 

nói  tất cả gia đình  giàu có đều không thể  có được hiếu  tử,  nhưng  là trường 

hợp thật hiếm hoi đó thôi. 



Căn cứ vào tình trạng xã hội hiện nay, chúng ta có thể thấy có nhiều gia đình 

giàu có, chỉ vì vấn đề phân chia tài sản không vừa ý con cái mà xảy ra những 

thảm  kịch  tranh  giành  đến  nỗi  gây  nên  cảnh  đổ  máu.  Ðôi  khi  con  cái  còn 

loạn  ngôn,  mắng  nhiếc  cha  mẹ  bằng  những  ngôn  từ  thật  vô  lễ,  chẳng  hạn 

chúng gọi cha mẹ là “lão già này, mụ già kia... sao không chết phứt cho rồi!” 

Trái lại trong những gia đình bần hàn, sự nuôi dưỡng con cái do một tay cha 

mẹ  đảm  trách.  Những  đứa  con  khi  khôn  lớn,  nghĩ  nhớ  nỗi  tân  khổ  của  mẹ 

cha,  nào  ẵm  bồng,  nâng  niu,  nuốt  đắng,  nhường  ngọt  để  nuôi  dưỡng  cho 

mình được  nên  người. Nay đã đến tuổi trưởng thành, sức  lực dồi dào khỏe 

mạnh,  có  thể  tự  lập  mưu  sinh  cho  gia  đình.  Nhất  là  nhận  thấy  cha  mẹ  đều 

đến tuổi  già,  nếu bản thân  mình không  lo  phụng dưỡng thì  biết còn ai? Do 

suy nghĩ như vậy, tâm hiếu thuận tự phát một cách chân thành, chúng nó sẽ 

hết lòng phụng dưỡng cha mẹ. 



Như thế,  chúng  ta  thấy  rằng:  Bậc  làm  cha  mẹ  không  nhất  thiết  phải  vì  con 

cái tích lũy tiền của thật nhiều; cũng không nên quá vì con mà đem thân làm 

trâu ngựa! 

Sách  Nho  có  câu:  “Nhi  tôn  tự  hữu  nhi  tôn  phước,  mạc  vị  nhi  tôn  tác  mã 

ngưu” (con cháu tự có phước phần của con cháu, đừng vì con cháu mà làm 

trâu ngựa). Chính là vì ý đã nói ở phần trên vậy. 



Nếu  như chỉ  vì con cái  mà chuyên  lo tích  lũy tiền của, thì rốt cuộc chỉ  làm 

gia  tăng  tội  lỗi  cho  chúng.  Do  đó,  bậc  làm  cha  mẹ,  nếu  ý  thức  đúng  đắn 

đường  lối  ái  hộ  con  cái,  thì  một  phải  un  đúc  tư  tưởng  đạo  đức,  hiếu  thuận 

cho con cái. Một mặt phải vun trồng tài năng và kiến thức phong phú, giúp 

chúng  có  được  nghề  nghiệp  vững  vàng,  thì  đương  nhiên  chúng  có  thể  độc 

lập trong cuộc mưu sinh. Ðây mới chính thực là sự thương yêu chính đáng. 



Nhưng  dù  xuất  thân  từ  nơi  bần  hàn  hay  phú  quý,  phận  làm  con  phải  luôn 


tưởng  nhớ công ơn cha  mẹ trong  mỗi  phút giây,  và hết  lòng  hiếu thuận đối 

với cha mẹ, sư tăng, tam bảo, cũng như đối với tất cả chúng sanh. 

Ðức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật sau khi giảng dạy về vấn đề “Hiếu gọi là 

giới”,  tức  thời  từ  nơi  miệng  của  Ngài  phóng  ra  vô  lượng  tia  sáng.  Trong 

kinh, từ trước đến nay, có hai lối giải thích hiện tượng này:   



1. Như Lai mỗi khi sắp giảng nói giáo pháp Ðại Thừa, trước tiên, luôn luôn 

phóng hào quang biểu hiện điềm lành cho thính chúng trong pháp hội trông 

thấy.  Trước  là  để  chúng  phát  sanh  tín  tâm  cung  kính  sâu  sắc,  sau  đó,  nghe 

Ðức  Phật  tuyên  thuyết  đại  pháp,  mới  có  thể  thành  khẩn  và  nhận  chân  giáp 

pháp một cách rốt ráo. 



2. Ðức Phật chế lập giới pháp, bất luận giới Thanh Văn Tiểu Thừa hay là Bồ 

Tát Ðại Thừa đều là giới pháp, chỉ có chính Ðức Phật mới có quyền chế lập. 

Và cũng chỉ chính từ nơi kim khẩu của Ngài tuyên thuyết. Ngoài ra, không 

có một ai có quyền làm việc đó. Hiện tại, Ðức Phật sắp tuyên đọc giới pháp 

Ðại Thừa của tất cả chư Phật. Cho nên đặc biệt từ trong miệng Ngài phóng 

ra quang minh. 



Trong kinh  văn  nói Ðức Phật phóng ra  vô lượng quang  minh, biểu thị  Tâm 

Ðịa diệu giới vốn sẵn đủ nơi chư Phật cùng chúng sanh cũng vốn là Vô Tận 

Tạng Giới, vô lượng vô biên nên gọi là “vô lượng" và bản chất của diệu giới 

này vốn thanh tịnh, không ô nhiễm nên gọi là “quang minh”. 

Một lối giải thích khác nữa là Ðức Phật phóng vô lượng quang minh để chỉ 

rõ chúng  sanh  cần  phải  nương  theo  Quang  Minh  Kim  Cương  bửu  giới  nơi 

bổn  nguyên  Tâm Ðịa của  mình  để  làm  căn bổn  tu  nhân, sau đó  mới chứng 

đắc quả vị thù thắng Quang Minh Kim Cương bửu giới nơi bổn nguyên Tâm 

Ðịa. 

Ðây là giải thích câu “Phật tức khẩu phóng vô lượng quang minh” (liền khi 

đó nơi miệng Ðức Phật phóng ra vô lượng tia sáng). Tiếp theo, xin giải thích 

đoạn kinh văn:   

1. Phiên âm:  

Từ câu “thị thời bá vạn ức đại chúng...” cho đến câu “...thính Phật tụng giới 

nhứt thiết chư Phật Ðại Thừa giới”. 

2. Dịch nghĩa:   

Bấy giờ, có đến trăm vạn ức đại chúng, các Bồ Tát, mười tám Phạm thiên ở 

sáu cõi trời Dục Giới, mười sáu đại quốc vương đồng chí tâm chắp tay nghe 

Ðức Phật tụng giới pháp Ðại Thừa của tất cả chư Phật. 

Lời giảng:  

Hai chữ “thị thời” tức chỉ thời gian Ðức Phật phóng ra vô lượng tia sáng. 

Câu  “bá  vạn  ức  đại  chúng”  là  ước  lượng  số  đại  chúng  nhân,  thiên,  phàm, 

thánh đến tập hợp nơi pháp hội đương thời. 

Ba chữ “chư Bồ Tát” chỉ chư Bồ Tát từ hàng mới phát tâm đến chư vị đại Bồ 

Tát đã trải qua nhiều kiếp tu tập đại hạnh tự lợi, lợi tha. 

Bốn chữ “thập bát Phạm thiên” là chỉ cho chư thiên ở cõi Sắc giới, gồm 18 

cõi trời như sau:   

* Sơ Thiền gồm có ba tầng trời:   

- Phạm Chúng   

- Phạm Phụ   

- Ðại Phạm. 

* Nhị Thiền gồm ba từng trời:   

- Thiểu Quang   

- Vô Lượng Quang   

- Quang Âm. 

* Tam Thiền gồm ba từng trời:   

- Thiểu Tịnh  

- Vô Lượng Tịnh  

- Biến Tịnh  

* Tứ Thiền gồm 9 tầng trời:    

- Vô Vân   

- Phước Sanh   

- Quảng Quả  

- Vô Tưởng   

- Vô Phiền   

- Vô Nhiệt   

- Thiện Kiến   

- Thiện Hiện   

- Sắc Cứu Cánh  

Trong số chín từng trời  này,  ba tầng trước thuộc  về  Phàm  Phu Thiên, từng 

thứ tư là Ngoại Ðạo Thiên, và năm từng sau thuộc Thánh Nhân Thiên. 

Mười tám từng trời ở Sắc Giới do đâu mà gọi là Phạm Thiên? 

Chữ Phạm ý nghĩa là thanh tịnh. Nghĩa là mười tám từng trời ấy, về phương 

diện  dục  trần  hoàn  toàn  đã  chế  ngự và  được  rốt ráo  thanh  tịnh.  Chỉ  còn  có 

sắc  thân  là  tồn  tại,  nhưng  phần  sắc  thân  tồn  tại  này  hoàn  toàn  thanh  tịnh, 

không giống với sắc thân ô uế, cấu nhiễm của chúng sanh cõi Dục Giới, nên 

gọi là Phạm. 

Như trong Trí Ðộ Luận thuyết minh: “Thanh tịnh quang khiết, tối thắng, tối 

tôn,  cố  danh  vi  Thiên”  (thanh  tịnh,  sáng  sạch,  tối  thắng,  tối  tôn  nên  gọi  là 

Trời). Hợp lại gọi chung là Phạm Thiên. 

Lục Dục thiên tử là sáu tầng trời cõi Dục Giới bao gồm Ðịa Cư thiên và Vô 

Cư thiên. 

* Ðịa Cư thiên  

- Trời Tứ Thiên Vương: cõi này ở giữa núi Tu Di. 

- Trời Ðao Lợi: ở đảnh núi Tu Di. 

* Vô Cư Thiên:   

- Trời Dạ Ma. 

- Trời Ðâu Suất Ðà. 

- Trời Hóa Lạc. 

- Trời Tha Hóa Tự Tại. 

Sáu từng trời trên vì chưa ly khai vật dục và nam nữ dục nên gọi là Lục Dục 

Thiên. 

Câu “thập lục đại quốc vương” (16 vị đại quốc vương): Ở Ấn Ðộ lúc bấy giờ 

có rất nhiều nước nhỏ, không thể liệt kê hết, nên chỉ nêu ra 16 nước lớn làm 

tiêu biểu. Theo kinh Trường A Hàm thì 16 quốc gia này là:   

1. Nước Sử Già. 

2. Nước Ma Kiệt Ðề. 

3. Nước Ca Thi. 

4. Nước Câu Tất La. 

5. Nước Bạt Kỳ. 

6. Nước Mạt La. 

7. Nước Chi Ðề. 

8. Nước Bạt Sa. 

9. Nước Ni Lâu. 

10. Nước Bàn Xà La. 

11. Nước A Thấp Bà. 

12. Nước Bà Ta. 

13. Nước Tô La. 

14. Nước Càn Ðà Sa. 

15. Nước Kiếm Phù Sa. 

16. Nước A Bàn Ðề. 

Như thế  toàn  bộ  đại  chúng  nhân,  thiên,  phàm,  thánh  trăm  vạn  ức  đều  chắp 

tay chí tâm lắng nghe Ðức Phật tụng giới pháp Ðại Thừa của tất cả chư Phật. 

Hai  chữ  “hiệp  chưởng”  biểu  thị  thái  độ  cung  kính  cực  điểm,  tượng  trưng 

thân nghiệp của đại chúng thanh tịnh. 

Hai  chữ  “chí  tâm”  là  chuyên  tâm,  nhất  ý,  tượng  trưng  ý  nghiệp  của  đại 

chúng đã thanh tịnh. 

Hai  chữ  “thính  tụng”  là  ý  chỉ  sự  gìn  giữ  yên  lặng,  lắng  nghe,  tượng  trưng 

khẩu nghiệp của đại chúng thanh tịnh. 

Dùng ba nghiệp thanh tịnh, kiền thành này để nghe Ðức Phật đọc tụng giới 

pháp Ðại  Thừa, tức  là  mười  giới trọng  và 48 giới khinh  mà tất cả chư Phật 

đã  đồng  tụng.  Chính  từ  nơi  Tâm  Ðịa  giới  quang  này,  tâm  nguyên  có  thể 

được soi sáng. 

Vì  vậy,  lúc  nghe  Giới,  triệt  để  phải  giữ  gìn  ba  nghiệp  thanh  tịnh,  tuyệt  đối 

không được buông lung với thái độ dường như kẻ bàng quan vô sự, chỉ ngồi 

nghe cho có lệ mà thôi. 



---o0o--- 

 

A.4.2.2. PHẬT TỰ TỰ THUYẾT (Ðức Phật tự thuật thuyết giới) 

A.4.2.2.1. TỰ TỤNG KHUYẾN NHÂN (tự tụng giới để khuyên người) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “Phật cáo chư Bồ Tát ngôn...” cho đến câu “... Thập Ðịa chư Bồ Tát 

diệc tụng”. 

2. Dịch nghĩa:   

Ðức Phật nói với các vị Bồ Tát: “Nay ta cứ mỗi nửa tháng tự tụng giới pháp 

của  chư  Phật.  Tất  cả  hàng  Bồ  Tát  sơ  phát  tâm  nhẫn  đến  các  Bồ  Tát  Thập 

Phát Thu, Thập Trưởng Dưỡng, Thập Kim Cương, Thập Ðịa cũng tụng giới 

ấy”. 

Lời giảng:  

Ở trên là nhà kiết tập kinh thuật lại việc Ðức Phật kiết giới, giờ đây là thuyết 

minh Ðức Phật tự thuật việc Ngài tụng giới. 



Ðức Phật nói với chư Bồ Tát rằng: “Ta hôm nay, mỗi nửa tháng tự tụng giới 

pháp  của  chư  Phật”.  Trước  tiên,  điều  cần  nói  rõ  là  giới  quang  đương  thời 

trùm nhiếp tất cả đại chúng, nhân, thiên, phàm thánh, trăm vạn ức rất nhiều. 

Tại sao hiện tại chỉ nói Ðức Phật riêng nói với chư Bồ Tát? 



Vì  giới  pháp  của  chư  Phật  hiện  tại,  Ðức  Phật  tự  đương  tụng  là  thuộc  Ðại 

Thừa  Bồ  Tát  giới,  đối  tượng  thọ  trì  giới  ấy  dĩ  nhiên  là  Bồ  Tát.  Mà  Bồ  Tát 

trong  trăm  vạn  ức  đại  chúng  được  nhân,  thiên,  phàm  phu,  Tiểu  Thừa  đồng 

tôn trọng. Nên kinh văn dù chép: “Phật nói với chư Bồ Tát”, nhưng sự thật 

bao gồm cả đại chúng nhân, thiên trong ấy. 

Bốn chữ “bán mạc, bán mạc” chỉ cho “hắc bạch” là hai bán cá nguyệt, tức từ 

mùng một đến rằm là “bạch bán nguyệt” (nửa tháng có trăng). Từ mười sáu 

đến ba mươi là “hắc bán nguyệt”. 



Nguyên  nhân  mỗi  tháng  phải  tụng  giới  hai  lần  là  vì  muốn  biểu  thị  sự  tôn 

trọng của Ðức  Phật  đối  với  giới  pháp  và  muốn  hành  giả phải thẩm sát  giới 

pháp mình đã thọ có vi phạm hay không? 



Sở  dĩ  Ðức  Phật  đặc  biệt  tôn  trọng  giới  pháp  vì  giới  này  là  căn  bổn  chánh 

nhơn của Phật, Bồ Tát tu chứng Bồ Ðề Niết Bàn. Vì nếu không do giới pháp 

này thì chư Phật, Bồ Tát quyết không thể chứng đắc cực quả rốt ráo Bồ Ðề, 

Niết Bàn. 



Nói như thế, Ðức Phật đối với giới pháp không thể không hết lòng tôn trọng. 

Sở dĩ hành giả phải thẩm sát giới pháp mình đã bẩm thọ, vì thông thường đại 

đa số chúng ta đều có tánh hay quên. Nếu lâu ngày không tụng giới kinh thì 

những giới đã bẩm thọ có phạm hay không sẽ mặc nhiên không hay biết. 

Nếu  cứ  mỗi  nửa  tháng  tụng  giới  một  kỳ  thì  tự  mình  sẽ  đề  cao  cảnh  giác, 

không đến nỗi khi phạm giới mà cho là trì giới. Vì thế, tụng giới là một điều 

vô cùng trọng yếu. 



Nói  rõ  hơn,  chánh  pháp  của  Ðức  Phật  được  cửu  trụ  trong  thế  gian  hay 

không, cứ xem quy củ Ðức Phật chế định mỗi nửa tháng tụng giới có được 

duy trì trường cửu hay không? 

Luật Thiện Kiến dạy: “Vân hà danh vi Chánh Pháp cửu trụ? Phật ngôn: Bố 

Tát pháp  bất  hoại thị”  (Thế  nào  gọi  là chánh pháp được cửu trụ?  Ðức  Phật 

dạy: “Với pháp bố-tát không phá hoại chính là đấy”). 



Bố-tát  là  tiếng  Ấn  Ðộ,  Trung  Hoa  dịch  là  Tịnh  Trụ,  nghĩa  là  làm  lễ  bố-tát 

tụng  giới thì  thân tâm  được  thanh tịnh,  và y  như giới  pháp Phật dạy  mà an 

trụ. Chúng  ta thử tưởng Phật tử đã thọ đại giới,  mà không  y  như giới pháp 

Phật dạy an trụ thì chánh pháp Như Lai làm sao cửu trụ thế gian? Vì thế, luật 

tụng giới tuyệt đối không vì nguyên nhân gì mà không tuân hành. 



Bậc cổ đức đối  với sự tụng  giới ở  hai bán cá nguyệt  hắc bạch đã giải thích 

sâu  thêm  một  mức  nữa  như  vầy:  Bạch  bán  cá  nguyệt  là  từ  mùng  Một  đến 

Rằm.  Trong  bán  cá  nguyệt  ấy  mặt  trăng  từ khuyết  đến  tròn  biểu  thị  cho  trí 

quang  dần  dần  được  tăng  trưởng,  cùng  trí  đức  được  viên  mãn.  Hắc  bán  cá 

nguyệt là từ mười sáu đến ba mươi, mặt trăng từ sáng chuyển sang tối, tượng 

trưng tà quang dần giảm và đoạn đức được cứu kính. 

Ðức  Phật  là  bậc  đã  ở  quả  vị  tối  cao  mà  còn  trịnh  trọng  tụng  giới  như  vậy, 

chư Bồ Tát ở nhơn địa, hành Bồ Tát đạo, phải tụng giới là lẽ đương nhiên. 

Nên  tiếp  theo  kinh  văn  nói:  “Nhữ đẳng  nhứt  thiết  phát  tâm  Bồ  Tát,  nãi  chí 

Thập  Phát  Thú,  Thập  Trưởng  Dưỡng,  Thập  Kim  Cương,  Thập  Ðịa  chư  Bồ 

Tát diệc tụng”. 



Câu “nhứt thiết phát tâm Bồ Tát” (tất cả hàng Bồ Tát sơ phát tâm) là chỉ Bồ 

Tát mới phát tâm Ðại Thừa, theo địa vị thứ lớp là chỉ Bồ Tát ở vị Thập Tín, 

tức  là  sơ  bộ  của  Tam  Hiền,  giai  cấp  đầu  tiên  của  Thập  Thánh.  Nếu  không 

trải qua giai đoạn Thập Tín này thì không thể bước lên đại đạo Hiền Thánh. 



Còn chữ Tín ở dây nói là chỉ sự tin giới pháp của chư Phật để làm chủng tử 

thành Phật. Vì không có giới pháp này, quyết không thể thành Phật. 

Trong  kinh  Anh  Lạc  có  nói  rõ  việc  ấy  như  sau:  “Người  tu  hành  ở  địa  vị 

phàm phu, được gặp chư Phật, Bồ Tát thuyết pháp giáo hóa, trong giới pháp 

của Phật, sanh một niệm thâm tín liền phát tâm Bồ Ðề, người ấy lúc bấy giờ 

ở trước Thập Trụ gọi là danh tự Bồ Tát”. 



Tu học Ðại Thừa Phật pháp mà không có tín tâm thì làm sao mà tu hành? 

Chẳng  những Bồ  Tát  mới phát tâm,  giới  tâm chưa được kiên cố,  giới  hạnh 

chưa được  viên thành, cần phải tụng  giới  mỗi  nửa tháng,  mà chính chư đại 

Bồ Tát trong Tam Hiền Thập Thánh, giới tâm đã kiên cố, giới hạnh đã viên 

thành, cũng phải tụng giới như vậy. Vì tụng giới là quy luật vĩnh thường của 

chư Phật, nên bất luận vị thứ cao thấp như thế nào, đều phải đồng tụng giới. 

Ðiều  này không  giản biệt  bất cứ  người  nào đã phát  Bồ Ðề tâm, thọ Bồ Tát 

giới. 

Thập  Phát  Thú,  theo  như  quyển  thượng  của  kinh  này  nói:  “Chư  Phật  các 

ngài nên biết! Trong Kiên Tín Nhẫn, Thập Phát Thú Tâm hướng quả:   

1. Xả tâm. 

2. Giới tâm. 

3. Nhẫn tâm. 

4. Tấn tâm. 

5. Ðịnh tâm. 

6. Huệ tâm. 

7. Nguyện tâm. 

8. Hộ tâm. 

9. Hỷ tâm. 

10. Ðảnh tâm. 

Mười tâm này lấy Thập Tín trước làm căn bổn. Vì mười tâm này từ quả Giả 

Quán nhập Không quán, tâm tâm khai phát, thú hướng về Phật quả, cho nên 

gọi  là  Phát  Thú.  Mười  phát  thú  tâm  này  thông  thường  gọi  là  Thập  Trụ.  Vì 

sau khi tín tâm đã thành tựu, trí huệ an trụ nơi lý, chứng được địa vị bất thối 

chuyển. 

Thập  Trưởng  Dưỡng  như  quyển  thượng  kinh  này  thuyết  minh:  “Chư  Phật 

các  ngài  nên  biết:  Từ  Thập  Phát  Thú  tâm  này  vào  trong  Kiên  Phát  Nhẫn, 

Thập Trưởng Dưỡng tâm hướng quả:   

1. Từ tâm. 

2. Bi tâm. 

3. Hỷ tâm. 

4. Xả tâm. 

5. Thí tâm. 

6. Hảo ngữ tâm. 

7. Ích tâm. 

8. Ðồng tâm. 

9. Ðịnh  

10. Huệ tâm. 



Hành giả Bồ Tát do mười tâm này từ quả Không Quán nhập Giả Quán, tinh 

tấn  dõng  mãnh,  với  công  hạnh  tự  lợi  lợi  tha,  tăng  trưởng  Phật  đạo  cho  tự 

mình,  dưỡng  dục  thánh  thai  cho  tất  cả  chúng  sanh,  nên  gọi  là  “trưởng 

dưỡng”. Thập Trưởng Dưỡng thường gọi là Thập Hạnh, là do Thập Trụ tâm 

trước phát chơn ngộ lý. Từ đây, tiến thú về Phật đạo không gián đoạn, rộng 

tu công hạnh lợi tha một cách tích cực, nên gọi là Thập Hạnh. 

Thập  Kim  Cương,  quyển  thượng  của  kinh  này  thuyết  minh:  “Chư Phật  các 

ngài  nên  biết:  từ  nơi  Thập  Trưởng  Dưỡng  tâm  hướng  vào  trong  Kiên  Tu 

Nhẫn, Thập Kim Cương tâm hướng quả:   

1. Tín tâm   

2. Niệm tâm  

3. Hồi hướng tâm  

4. Ðạt tâm  

5. Trực tâm  

6. Bất thối tâm  

7. Ðại thừa tâm  

8. Vô tướng tâm  

9. Huệ tâm  

10. Bất hoại tâm  



Hành  giả  Bồ Tát do  mười tâm  này tu tập pháp quán Trung Ðạo, hàng phục 

vô minh, tánh như kim cương, không bị bất cứ cái gì làm hư hoại, nên gọi là 

kim  cương.Thập  Kim  Cương  thường  gọi  là  Thập  Hồi  Hướng.  Vì  ở  trong 

mười tâm này mà tu hành, có thể thực hành ba thứ đại hồi hướng:   

- Hồi sự hướng lý. 

- Hồi nhân hướng quả. 

- Hồi tự hướng tha. 

Hồi là hồi chuyển. Hướng là thú hướng. Hồi hướng: đem công đức thiện căn 

của mình đã tu hành thú hướng đến chỗ mong cầu, nên gọi là “hồi hướng”. 

Hồi Hướng có ba loại:   

-  Hồi  nhơn  hướng  quả:  Cũng  gọi  là  Bồ  Ðề  Hồi  Hướng,  là  đem  thiện  nhơn 

công đức của mình tu tập, thú hướng cầu chứng quả vị Bồ Ðề. 

- Hồi sự hướng lý: cũng gọi là Thực Tế Hồi Hướng, là đem công đức thiên 

căn của mình tu tập thú hướng cầu chứng vô vi Niết Bàn. 

-  Hồi  tự  hướng  tha:  cũng  gọi  là  Chúng  Sanh  Hồi  Hướng,  là  nguyện  đem 

công đức thiện căn của mình tu tập, mà bố thí cho tất cả chúng sanh, nên gọi 

là Thập Hồi Hướng. 

Thập Ðịa như quyển thượng của kinh này thuyết  minh: “Chư Phật các ngài 

nên  biết:  từ  Thập  Kim  Cương,  tâm  này  vào  trong  Kiên  Thánh  Nhẫn,  Thập 

Ðịa hướng quả:   

1. Thể Tánh Bình Ðẳng Ðịa. 

2. Thể Tánh Thiện Huệ Ðịa. 

3. Thể Tánh Quang Minh Ðịa. 

4. Thể Tánh Nhĩ Diệm Ðịa. 

5. Thể Tánh Huệ Chiếu Ðịa. 

6. Thể Tánh Hoa Quang Ðịa. 

7. Thể Tánh Mãn Túc Ðịa. 

8. Thể Tánh Phật Hậu Ðịa. 

9. Thể Tánh Hoa Nghiêm Ðịa. 

10. Thể Tánh Nhập Phật Giới Ðịa. 

Hành giả Bồ Tát do mười tâm trên làm trí huệ vào thánh địa, nên tiến thêm 

một bước nữa mới vào trong địa này. 

Ðịa  là  ý  nghĩa  gánh  vác,  chở  che,  là  Bồ  Tát  tu  hành  đã  vào  bực  Thập  Ðịa, 

hướng thượng: phải gánh vác chánh pháp của Như Lai, hướng hạ: có thể che 

chở cho chúng sanh một cách rộng lớn. 



Chỗ quy thú của công đức trí huệ, chỗ phát sanh từ bi phương tiện, nên gọi 

là  Ðịa.  Dù  mỗi  Ðịa  đều  có  thể  xuất  sanh  vô  lượng  pháp  môn,  nhưng  vì  sự 

cạn sâu của Ðịa  và vì thứ lớp bất đồng  nên  mới phân thành thập địa. Mười 

địa  này  cùng  với  thập  địa,  thường  nói  trong  các  kinh,  tên  gọi  bất  đồng, 

nhưng đều đồng gọi là bực thánh giả. 

Như Lai sở dĩ ân cần khuyến giáo chư Bồ Tát phải nửa tháng tụng giới vì sự 

thật, lúc hành Bồ Tát đạo, Ðức Phật do thường tụng giới pháp của chư Phật 

mà được hoàn thành Phật quả. 



Giờ  đây,  Ngài  vì  chúng  sanh  giảng  Tâm  Ðịa  giới,  mong  tất  cả  chúng  sanh 

đều được siêu phàm nhập thánh, tuần tự chuyển tiến, thú hướng Phật đạo và 

chúng  sanh,  đương  nhiên  cũng  phải  y  theo  quy  củ  này  của  Phật,  mỗi  nửa 

tháng tụng giới pháp của chư Phật, để huệ mạng của Như Lai được liên tục 

không đoạn tuyệt. Thế nên Ngài phải hai ba phen ân cần khuyên chư Bồ Tát 

tụng giới pháp này. 



---o0o--- 

 

A.4.2.2.2. PHÓNG QUANG GIỚI HỌC 

(phóng quang khiến đại chúng tụng và học giới pháp) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “Thị cố giới quang tùng khẩu xuất...” cho đến câu “...ưng thọ trì, ưng 

độc tụng, ưng thiện học”. 

2. Dịch nghĩa:   

Vì thế, nên giới quang từ  miệng phóng ra. Phóng quang là vì có nguyên do 

chớ chẳng phải vô cớ. Giới quang ấy chẳng phải màu xanh, vàng, đỏ, trắng, 

và  đen;  chẳng  phải  sắc  pháp  cũng  chẳng  phải  tâm  pháp,  chẳng  phải  pháp 

hữu,  pháp  vô,  cũng  chẳng  phải  pháp  nhơn,  pháp  quả.  Nó  chính  là  bổn 

nguyên của chư Phật, là căn bổn hành Bồ Tát đạo, là căn bổn của chúng Phật 

tử.  Vì  thế  nên  chúng  Phật  tử  phải  thọ  trì,  phải  đọc  tụng,  phải  học  kỹ  giới 

pháp này. 

Lời giảng 

Kinh văn phần trước nói: “Phật tức khẩu phóng vô lượng quang minh” (Ðức 

Phật liền từ trong mịêng phóng ra vô lượng tia sáng). 



Giới quang  từ  nơi  miệng phóng ra,  ý  muốn  nói  rõ giới pháp từ miệng  Phật 

tuyên  thuyết,  quang  minh  ứng  từ  miệng  Phật  phóng  ra.  Sở  dĩ  trong  miệng 

Phật phóng ra quang  minh, giảng  nói  giới  pháp  này,  là do nhờ  lúc tu  nhơn, 

hành Bồ Tát đạo, ngài thường trì tụng giới pháp của chư Phật. 

Giới  đủ  công  năng  sanh  thiện  diệt  ác,  quang  minh  có  lực  dụng  chiếu  sáng 

phá tối; nên  giới quang  từ  miệng Phật phóng  ra, chúng sanh  nào thấy  được 

đều phát tâm Bồ Ðề. Chúng sanh nào nghe được đều lìa khổ sanh tử. 

Giới  quang  đầy  đủ  công  năng,  lực  dụng  như  vậy,  không  phải  vô  nhân,  vô 

duyên  mà phóng quang  nên  nói “hữu duyên, phi  vô  nhơn duyên cố quang” 

(phóng quang là vì có nguyên do, chớ không phải vô cớ). 



Giới  quang từ miệng đức Xá Na phóng ra, tất  nhiên phải có  nguyên do,  và 

việc  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tụng  giới  pháp  hẳn  nhiên  không 

phải là vô cớ. Có chỗ giải thích Tâm Ðịa diệu giới vốn không tự tánh; vô tự 

tánh giới hiện khởi, dĩ nhiên phải nương nhờ nhân duyên. 

Cái gì là nhân? Cơ cảm chúng sanh là nhân. 

Cái gì là duyên? Ðức Như Lai tuyên thuyết là Duyên. 

Lại có chỗ nói giới pháp của chư Phật, đức Lô Xá Na tự tụng, ngàn Phật tùy 

theo mà tụng. Ngàn Phật tự tụng, hàng Bồ Tát sơ phát tâm và chư Bồ Tát đã 

phát  tâm  từ  nhiều  kiếp  lâu  xa  cũng  tụng  như  thế.  Cho  nên  duyên  của  giới 

quang chính từ miệng Phật lưu xuất. 

Ðã có duyên thù thắng như thế thì chắc chắn có nhân thù thắng của nó. Cho 

nên nói: “Hữu duyên phi vô nhân cố quang”. 



Vì e phàm phu, ngoại đạo và tiểu thừa khi nghe Phật nói có nhân, có duyên, 

không liễu đạt giới quang sẵn có của tự mình, một mặt hướng về ngoại cảnh 

dong  ruổi  tầm  cầu,  sanh  khởi  vọng  chấp  không  chánh  đáng,  nên  Phật  lại 

phân  biệt  tổng  phá  rằng:  Như trên  nói  phóng  giới  quang,  đã  là  vật  sắc  ngũ 

phương 13, chẳng phải màu xanh, vàng, đỏ, trắng, đen, nên không sa vào ảnh 

tượng quả  Biến  Kế Chấp của phàm phu;  là lục  nhập sắc tâm  14, chẳng phải 

sắc pháp, chẳng phải tâm pháp, nên không sa vào quả vọng tưởng tình cảnh 

của  nhơn  thiên.  Lại  không  phải  là  vọng  chấp  của  lục  sư  15,  chẳng  phải  là 

pháp hữu, chẳng phải là pháp vô thì không sa vào quả tà kiến, chấp thường, 

chấp đoạn của ngoại đạo. 



Cũng  không  phải  là  pháp  hý  luận,  chẳng  phải  là  pháp  nhân,  pháp  quả,  thì 

không sa vào quả sự tướng có tu, có chứng của Tiểu Thừa. Ðã không lạc vào 

các quả trên, thì đương nhiên chứng nhập Pháp Thân Diệu Quả. Tức là chân 

nhơn  thành  Phật.  Cho  nên  Tâm  Ðịa  giới  quang  này  là  pháp  siêu  việt  tình 

trần, ly khai kiến chấp hữu vô, bặt dứt tâm tu chứng và không thể nghĩ bàn 

được. 



Từ trong miệng Ðức Phật phóng ra tâm địa giới quang không thể nghĩ bàn, 

ấy  là  Bổn  Nguyên  Chánh  Biến  Tri  Hải  thênh  thang  vô  tận  của  chư  Phật 

chứng  đắc.  Vì  nếu  chư  Phật  không  có  tâm  địa  giới  pháp  này  thì  không  thể 

chứng đắc quả vô thượng Bồ Ðề và vô trụ Niết Bàn. 



Chẳng  những  là  bổn  nguyên  của  chư  Phật  thành  Phật,  mà  cũng  là  căn  bổn 

của chư Bồ Tát hành Bồ Tát đạo. Vì Bồ Tát nếu không có tâm địa giới pháp 

này thì  không thể tu  lục độ  vạn  hạnh. Suy xuống  những  tầng  lớp bên dưới, 

chúng  sanh  đời  đời  kiếp  kiếp  sanh  tử  không  cùng,  nhưng  đến  đời  vị  lai  sẽ 

được thành Phật, ấy là do lấy tâm địa giới pháp này làm căn bổn. 

Cho  nên  nói: “Thị  đại chúng chư Phật tử chi căn  bổn” (là căn bổn của chư 

Phật  tử).  Thật  có  thể  nói  phàm  thánh  không  ai  chẳng  nương  vào  giới  pháp 

này. Vì nương nơi giới thanh tịnh, lẽ đương nhiên được chỗ gọi là Tịnh Cực 

Quang Thông  (giới  nhơn  là thời kỳ tu  nhơn  nghiêm  trì tịnh  giới). Tâm  Ðịa 

giới pháp  này đã  là căn bổn của đại chúng, của chư  Bồ Tát  và của các đức 

Như Lai. Nên tiếp theo kinh nói: “Thị cố đại chúng chư Phật tử ưng thọ trì, 

ưng  độc  tụng,  ưng  thiện  học”  (Vì  thế  chúng  Phật  tử  phải  thọ  trì,  phải  đọc 

tụng, phải học kỹ giới này) không nên có chút xem thường. 

Thế nào là thọ trì, đọc tụng? 

- Lãnh nạp nơi tâm là Thọ. 

- Giữ mãi không quên là Trì. 

- Niệm văn tự trong giới kinh là Ðọc. 

- Niệm thuộc lòng giới kinh là Tụng. 

- Gắng sức thực hành theo là Thiện Học. 



Trong ấy có sự liên quan với nhau, nghe rồi cần phải thọ trì. Thọ trì rồi nhất 

định phải đọc tụng, Ðọc tụng thì phải học kỹ. Vì nếu không thọ trì thì không 

thể  tạo được  nhân thành Phật. Nếu  không  đọc tụng thì không thể  làm  nhân 

tăng  trưởng.  Ðọc  tụng  mà  không  học  kỹ  thì  chẳng  những  trở  thành  nói 

suông,  không  bổ  ích,  lại  không  thể  chứng  đắc  diệu  quả.  Vì  thế  học  giả  với 

bốn việc nghe, trì, đọc, học này phải thuận theo thứ lớp, đúng như pháp mà 

thực hành, mới thấy được công dụng của giới pháp. 



---o0o--- 

 

A.4.2.2.3. PHỔ NHẾP QUẦN CƠ (thâu nhiếp căn cơ của đại chúng) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “Phật tử đế thính! Nhược thọ Bồ Tát giới giả...” cho đến câu “...giai 

danh đệ nhứt thanh tịnh giả”. 

2. Dịch nghĩa:   

Chúng Phật tử hãy lóng nghe! Nếu là người thọ giới Bồ Tát này không luận 

là quốc vương, thái tử, các quan chức, hay tỳ kheo, tỳ kheo ni, không luận là 

chư  thiên  cõi  Sắc,  cõi  Dục;  không  luận  là  hàng  thứ  dân,  huỳnh  môn,  dâm 

nam, dâm nữ, hay hàng nô tỳ, cũng không luận là tám bộ quỷ thần, thần Kim 

Cương  hay  loài  súc  sanh  nhẫn  đến  kẻ  biến  hóa,  hễ  ai  nhận  hiểu  được  lời 

truyền giới của Pháp Sư; thời đều thọ đặng giới và đều giới gọi là thanh tịnh 

thứ nhứt. 

Lời giảng  

Giảng đến đây, Ðức Phật lại bảo các Phật tử rằng:   

- “Hiện tại các ông cần phải chí tâm  thành  ý  lóng  nghe cho kỹ, ta  nói đây: 

Trường hợp của người phát tâm thọ giới pháp của Phật, cùng người thọ giới 

tỳ kheo tăng có điểm bất đồng: Thọ giới tỳ kheo chẳng những phải đủ năm 

duyên thành tựu 16, lại phải trừ bỏ mười ba giá nạn 17 mới được cho thọ giới. 

Nếu thiếu một trong năm duyên nói trên và có một giá nạn vào trong  mười 

ba giá nạn thì không cho thọ giới tỳ kheo tăng”. 



Vì  tỳ  kheo  tăng  là  thành  phần  trụ  trì  Tam  Bảo  18,  là  phước  điền  trong  thế 

gian, là sư phạm của Nhân Thiên. Nếu không phải là pháp khí thanh tịnh thì 

không thể phát sanh vô tác giới thể. Trái lại, thọ giới Bồ Tát thì không khó 

khăn như thế, chỉ có điểm tối cần là phải phát tâm Bồ Ðề mới được thọ giới 

pháp của Phật. 



Vì bổn nguyên Tâm Ðịa diệu giới này tất cả chúng sanh đều sẵn đủ, nên bất 

luận hiền, ngu, quý, tiện, nhân, phi nhân (quỷ thần)... chủ yếu là có thể lãnh 

hội  được  lời  nói của Pháp  Sư truyền  giới,  thì không chúng sanh  nào không 

có thể thọ giới pháp này của Phật. Những chúng sanh ấy trong kinh văn lược 

nêu như sau:   

- Quốc vương là vị nhân chủ. 

- Vương tử là thanh cung 19. 

- Bá quan là các quan chức làm việc công của quốc gia để quyết đoán những 

sự phải quấy. 

-  Tể  tướng  (giới  bổn  Việt  văn  dịch  là  các  quan  chức)  là  vị  quân  đứng  đầu 

trong bá quan nắm cương lãnh triều đình giúp cho quốc vương. 

- Tỳ kheo, tỳ kheo ni. 

- Mười tám  vị Phạm thiên cõi trời Sắc  giới (bổn Việt  văn  gọi  là “chư thiên 

cõi Sắc”)  

- Các thiên tử sáu cõi Dục (chư thiên cõi Dục) cõi trời Dục Giới. 

- Ngoài ra hàng thứ dân là bá tánh ở nhân gian. 

- Hoàng môn là các quan hoạn ở nội cung. 

- Dâm nam, dâm nữ hy sinh sắc tướng. 

- Hàng nô tỳ phục vụ con người. 

- Lại còn có bát bộ quỷ thần thuộc về chúng Hộ Pháp. 

- Thần  Kim Cương  là  vị thần cầm  kim cương bảo  xử theo  hầu chư Phật để 

ngăn dẹp ngoại ma, hộ trì Chánh Pháp. 

- Súc sanh  là  lục súc... cho  đến  người biến  hóa  là chỉ cho  thiên,  long, quỷ, 

thần... 



Vì các vị này nếu để nguyên hình vào trong đại chúng rất bất tiện, nên biến 

hóa hình người đến đạo tràng thọ giới pháp của Phật. 

Các  thứ  chúng  sanh  như trên  chủng  loại  bất  đồng,  chỉ  cần  hiểu  lời  nói  của 

Pháp Sư đều được thọ giới. 



Nên biết những chúng sanh vừa kể, xem về hình thái thì có sai khác, nhưng  

về  bổn  tánh  thì  không  có  gì  bất  đồng.  Cho  nên  ở  nhân  gian  này,  bậc  quý 

trọng như quốc vương, thái tử, hạ tiện như hoàng môn, nô tỳ, cho đến những 

chúng sanh khác, bất luận là quỷ thần, chủ yếu nghe hiểu được lời nói của vị 

Pháp Sư thuyết  giới, thì  vị  hành  giả  Bồ Tát làm  Truyền Giới  Sư phải  vì  tất 

cả phải vì tất cả chúng sanh ấy truyền trao Tâm Ðịa giới pháp. 



Tuyệt đối không  nên có tâm phân biệt  lựa chọn, nói chúng sanh  này có thể 

thọ giới, chúng sanh kia không được thọ giới. Phải có tâm đại từ bình đẳng, 

không  bỏ  sót  một  chúng  sanh  nào.  Nhưng  trong  sự  không  lựa  chọn  phân 

biệt, vẫn có chỗ lựa chọn phân biệt như sau:   



1.  Chúng  sanh  nào  không  hiểu  được  lời  nói  của  Pháp  Sư  truyền  giới  thì 

không nên truyền giới Bồ Tát, vì dù truyền giới cũng không thể đắc giới. 



2.  Chúng  sanh  cõi  Vô  Sắc  vì  không  có  sắc  thân,  không  phải  pháp  khí  thọ 

giới, nên phải trừ bỏ, không truyền giới. 



3.  Chúng  sanh  trong  địa  ngục,  thọ  các  thứ  thống  khổ,  cực  hình,  bị  các  khổ 

làm chướng ngại, nên cũng phải trừ bỏ, không truyền giới. 

Chúng  ta  thấy  Bồ  Tát  giới  hết  sức  bao  dung,  không  quá  nghiêm  khắc  như 

giới Thanh Văn. Vấn đề cần phải rõ ở đây là vì sao thọ giới Thanh Văn lại 

nghiêm khắc  như thế  và thọ  giới  Bồ Tát lại bao dung đến cả phi  nhân, quỷ 

thần... đều được bẩm thọ? Như thế không lẽ Bồ Tát thuần khiết không bằng 

Thanh Văn hay sao? Sự thật vấn đề thế này:   

-  Bồ  Tát  lấy  việc  lợi  sanh  làm  mục  đích  duy  nhứt,  nên  tinh  thần  dung  nạp 

luôn phải rộng mở, nếu như không thể bao dung tất cả thì sự hóa độ không 

khỏi có hạn lượng. 

-  Thanh  Văn  vâng  giữ  theo  Tăng  chế  của  đức  Như  Lai,  trụ  trì  chánh  pháp 

của Phật, nên cần phải lựa chọn nghiêm cẩn, nếu không thì chánh pháp của 

Như Lai không tránh khỏi có chỗ tổn thất. 

Ðây là nguyên nhân căn bản khác nhau giữa Bồ Tát giới và Thanh Văn giới. 

Câu  “giai  danh  đệ  nhứt  thanh  tịnh  giả”  (đều  gọi  là  thanh  tịnh  thứ  nhứt)  là 

nói các loại hữu tình trên, khi chưa thọ giới Bồ Tát, thì có sự sai biệt nhiễm 

tịnh, cao hạ, quý tiện. 



Khi  thọ  giới  rồi,  như kinh  văn  dạy  ở  trước:  “Chúng  sanh  thọ  Phật  giới  tức 

nhập  chư  Phật  vị”  (chúng  sanh  nào  thọ  giới  của  Phật,  tức  đã  dự  vào  hàng 

chư Phật).  Lúc ấy, chúng sanh  nào cũng  thành  pháp khí, tối thượng, đều  là 

thanh tịnh thứ nhất, lại cũng không còn sữ khác biệt ai nhiễm, ai tịnh, ai cao, 

ai thấp, ai quý, ai tiện, ai trí, ai ngu.... 

Lại có chỗ giải thích: Khi chưa thọ giới, vì Tâm Ðịa diệu giới bị phiền não 

làm  nhiễm  ô,  nên  không  được  thanh  tịnh.  Giờ  đây  thọ  giới  trước  tiên  theo 

kinh dạy phải tha  thiết sám  hối,  gột rửa thân tâm, đầy đủ  phạm  hạnh  thanh 

tịnh, nên gọi là đệ nhứt thanh tịnh. 



---o0o--- 

Chương III: CHÁNH THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

(chánh thức thuyết giảng giới tướng) 

 A. TỔNG THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

(Thuyết giảng tổng quán tướng trạng của các giới) 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Phật cáo chư Phật tử ngôn: “Hữu thập trọng Ba La Ðề Mộc Xoa...” 

cho đến câu: “..ưng đương học, kính tâm phụng trì”. 

2. Dịch nghĩa:   

Ðức Phật bảo các Phật tử rằng: “Có mười giới trọng; nếu người thọ giới Bồ 

Tát mà không tụng những giới điều này thì người ấy không phải là Bồ Tát, 

không phải  là Phật tử. Chính Ta cũng tụng  như vậy.  Tất cả  Bồ  Tát đã  học, 

đương học và sẽ học, sau khi nghe lược giảng xong tướng trạng của giới Bồ 

Tát, đều cần nên học và hết lòng kính trọng, phụng trì”. 

 Lời giảng:   

Tiếp  theo,  vì  cần  phải  chánh  thức  tuyên  thuyết  tướng  trạng  của  các  giới 

trọng và giới khinh, cho nên đức Phật lại bảo các Phật tử rằng:   

- Các  ông  phải  biết  có  mười  giới  trọng  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa,  là  người  thọ 

giới  Bồ  Tát,  quyết  phải  đọc  tụng.  Nếu  như không  tụng  giới  Bồ  Tát  này  thì 

chẳng phải là Bồ Tát, chẳng phải giòng giống Phật tử. 



Vì thọ  giới quyết định phải  tụng  giới.  Tụng  giới  mới biết  rõ thế  nào  là  Trì, 

thế nào là Phạm, thế nào là giới trọng, thế nào là giới khinh. Có biết rõ Trì, 

Phạm, Trọng, Khinh mới có thể hộ trì giới pháp một cách hoàn bị. 

Nếu  thọ  giới  mà  không  tụng  giới  thì  trải  qua  một  thời  gian  lâu  xa,  sẽ  dần 

dần quên lãng. Do đó, đối với những giới tướng đã bẩm thọ, sẽ không biết rõ 

được giới tướng khinh, trọng, cho nên cũng không thể nào  minh bạch được 

Khai, Giá. 



Khai, Giá phân biệt không rành thì khi phạm giới lại không hay biết, như thế 

chẳng phải  là tạo tội  lỗi rất  lớn  ư? Chẳng  những  vậy,  hiện tiền  lại  mất  hẳn 

danh  vị  Ðại  Thừa  và  luôn  cả  tư  cách  của  một  vị  Bồ  Tát  cũng  không  được 

bảo tồn. 

Nên biết: Mười giới trọng Ba La Ðề Mộc Xoa là bổn nghiệp của Bồ Tát nên 

thực  hành.  Nếu  hiện  tại  không  tuân  theo  lời  Phật  dạy,  đúng  như  pháp  mỗi 

nửa tháng phải tụng giới một lần, thì sẽ bị mất hẳn bổn nghiệp. 

Ðối  với bổn  nghiệp đã  không  thể bảo tồn, thử  hỏi  làm sao  nói đến  việc  lợi 

ích cho chúng sanh? Không làm lợi ích cho chúng sanh thì còn tư cách gì là 

Bồ Tát? Nên kinh Phật dạy: “Chẳng phải là Bồ Tát”. Một khi tư cách Bồ Tát 

đã bị tán thất thì cũng mất hẳn quả Phật ở tương lai. 

Phật quả do đâu mà thành? 

Do Phật chủng tử kết thành. Chủng tử chân thật thành Phật chính là giới này. 

Nếu chỉ có danh suông  mà không thực  hành theo  lời Phật dạy thì  Phật quả 

đương  nhiên  cũng  mất  theo.  Cho  nên  thà  rằng  không  thọ  giới,  nếu  đã  thọ 

giới thì nhất định phải đọc tụng, bất luận tại gia hay xuất gia. 



Vì  có  tụng  giới  mới  biết  rõ  Trì,  Phạm,  Khinh,  Trọng.  Tụng  giới  chính  là 

từng giờ, từng phút dùng nước pháp tưới rưới chủng tử chân thật thành Phật 

cho luôn được tươi nhuận, không bị héo khô. 

Tiến lên một bậc nữa, Ðức Phật lại dạy rằng: “Chẳng những Bồ Tát các ông 

cần phải tụng, chính Ta, cũng mỗi nửa tháng tự tụng như thế. Lại tất cả Bồ 

Tát thời quá khứ mong cầu quả vị đại Bồ Ðề đã học giới này. Tất cả các Bồ 

Tát đời vị lai mong cầu quả vị Ðại Bồ Ðề, đối với giới này, cũng sẽ học. Tất 

cả các Bồ Tát hiện tại cầu quả vị Bồ Ðề cũng đang học giới này. Tức là chư 

Bồ  Tát  ba  đời,  cứ  mỗi  nửa  tháng,  đều  tụng  pháp  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  này. 

Hiện tại ta đã lược giảng tướng trạng Ba La Ðề Mộc Xoa của Bồ Tát. Hàng 

Bồ Tát các ông cần phải hết lòng kính trọng, phụng trì”. 



Giới  thể, đặc biệt  là  Tâm Ðịa diệu  giới  này,  vốn  không có  tướng  trạng  nào 

có thể chỉ ra được, chỉ căn cứ vào thâm tâm của hành giả trì giới hay phạm 

giới biểu  hiện  như thế  nào, thì  giới tướng  thể  hiện ra  như thế ấy. Nghĩa  là: 

Người  trì  giới  có  tướng  mạo  của  người  trì  giới,  người  phạm  giới  có  tướng 

mạo  của  người  phạm  giới.  Cho  nên  kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:  “Tâm  trì  cấm 

giới,  cử  thân  khinh  thanh”  (tâm  giữ  gìn  giới  cấm,  thân  thể  sẽ  được  nhẹ 

nhàng, trong sạch) là biểu thị ý nghĩa trên đây vậy. 

Trì  giới  hay phạm  giới biểu  hiện  tướng  mạo như thế, cho  nên  Bồ  Tát được 

nghe  giới  này  và  đã  bẩm  thọ  giới  pháp,  cần  phải  sanh  tâm  hiếu  thuận,  hết 

lòng  kính  trọng,  phụng  trì.  Nếu  không  hết  lòng  phụng  trì  thì  chẳng  những 

không được gọi là hiếu thuận, lại còn mất hẳn chân nhân thành Phật, không 

mong gì được thành Phật ở tương lai. 



---o0o--- 

 B. BIỆT THUYẾT GIỚI TƯỚNG 

(thuyết giảng riêng biệt giới tướng) 

 B.1. THUYẾT TRỌNG GIỚI TƯỚNG (thuyết giảng về các giới 

 trọng) 

B.1.1. BIỆT THUYẾT THẬP TRỌNG (giảng riêng mười giới trọng) 

B.1.1. SÁT GIỚI (giới sát sanh) 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Phật ngôn: Nhược Phật tử...” cho đến câu: “...thị Bồ Tát Ba La Di 

tội”. 

 2. Dịch nghĩa:   

Ðức Phật dạy: “Nếu Phật tử hoặc tự mình giết, hoặc bảo người giết, phương 

tiện giết, khen tặng sự giết, thấy giết  mà tùy hỷ, nhẫn đến dùng bùa chú để 

giết, nhân giết, duyên giết, cách thức giết, nghiệp giết. Phàm tất cả loài hữu 

tình có mạng sống, đều không được cố ý giết. Là Phật tử lẽ ra phải luôn luôn 

có lòng từ bi, lòng hiếu thuận, lập thế cứu giúp tất cả chúng sanh, nhưng nếu 

trái  lại,  tự  phóng  tâm  nỡ  lòng  sát  hại,  Phật  tử  này  phạm  Bồ  Tát  Ba  La  Di 

tội”. 

 Lời giảng:   

Từ  đây  trở  xuống,  chánh  thức  tuyên  thuyết  giới  tướng.  Trong  phần  này, 

trước tiên giảng nói tướng trạng của 10 giới trọng. Bây giờ xin bắt đầu giảng 

nói giới sát sanh thứ nhất. 

 

---o0o--- 

 

Thế nào gọi là sát sanh? 

Mỗi  sanh  mạng  hình  thể  của  chúng  sanh  có  đủ  tâm  thức  và  hoạt  động,  lấy 

hơi thở  ra  vào  để duy trì sự sanh tồn của  sanh  mạng;  nên  nói: Một  hơi  thở 

còn là sanh mạng chưa đoạn tuyệt. Nếu người nào đoạn tuyệt hơi thở vào ra 

của  chúng  sanh  làm  cho  không  còn  tiếp  tục  phát  sanh,  sanh  mạng  không 

tương tục được nữa, gọi là Sát Sanh. 



Ý nghĩa sát sanh của Phật pháp không phải ở nơi niệm niệm tương tục mà là 

nhất kỳ tương tục 20. Cưỡng đoạt sự tương tục của sanh mạng là trái ngược 

với  ý chí  mong cầu sanh tồn của chúng sanh; nên sát sanh  là  một tội ác rất 

lớn. 



Nói  theo  Phật  pháp,  hơi  thở  của  chúng  sanh  có  sai  khác  trong  ba  thời:  hơi 

thở  trong  quá  khứ  đã  diệt,  không  thể  tương  tục,  không  gián  đoạn.  Hơi  thở 

hiện tại tuy sát na không dừng, nhưng cũng không thể tương tục không gián 

đoạn. Hơi thở vị lai vì chưa sanh nên không thể từ đâu để tương tục, không 

gián đoạn. 



Thế  thì  nói  “đoạn  tuyệt  hơi  thở  ra  vào  gọi  là  sát  sanh”,  rốt  ráo  căn  cứ  vào 

đâu mà nói? Nên biết quá khứ, hiện tại không thể sát hại, nói một cách chính 

xác; mà Sát ở đây mang ý nghĩa làm việc ngăn chặn sự hoạt động tương tục 

trong  vị  lai  của  sanh  mạng  hữu  tình.  Nghĩa  là  hiện  tại,  dùng  những  sát  cụ: 

gươm,  đao,  súng,  giáo...  làm  thương  hại  cho  sanh  mạng  vị  lai  của  chúng 

sanh, hiện tiền không còn được nữa, nên gọi là Sát Sanh. 



Có người căn cứ vào lập trường Duyên Khởi Tánh Không nói: “Sát sanh là 

từ nơi nhân, từ nơi duyên. Như trong kinh này nói nhân sát, duyên sát. Ðã do 

nhân duyên hòa hợp sát hại, tất nhiên là không có, vì tự tánh vốn là không. 

Rõ  biết  tánh  Sát  vốn  không  nên  đúng  theo  lý  thì  không  phạm  tội  sát  sanh” 

(sát  sanh  không  phạm  tội).  Lời  trên  là  tà  thuyết,  hiểu  lầm  ý  nghĩa  chữ 

Không. Tuyệt đối không nên thủ tín theo thuyết ấy. 

Nên  biết  rằng  lý  Duyên  Khởi  Tánh  Không  của  Phật  pháp  dùng  để  đối  trị 

bệnh  chấp  Có  của  phàm  phu.  Không  nên  nói:  Do  hiểu  rõ  “tánh  Sát  vốn 

không”  là  không  có  tội  sát  sanh!  Người  học  Phật  chân  chánh  thông  đạt  lý 

Không, chẳng bao giờ sát sanh. 



Nếu tạo tội sát sanh, tất nhiên không hiểu rõ lý Không. Nếu cho là không có 

tội  mà  hành động sát sanh tức  là tà kiến; Phật pháp cực  lực bài bác và quở 

trách. Chẳng  những không  nói  là  vô tội, mà  tội ấy còn  nặng  hơn  những tội 

khác. Ðiều này người học Phật, xuất gia lẫn tại gia, cần phải đặc biệt chú ý! 

Giới  Bồ  Tát lấy  việc sát sanh  làm  giới cấm trước  nhất,  giới  Thanh Văn  lấy 

việc dâm dục làm giới cấm hàng đầu; đó là ý gì? 

Như trước đã nói, giới Thanh Văn đợi có cơ duyên Phật mới chế lập, nghĩa 

là:  Ví  như  một  tăng  nhân  nào  đó  khi  phạm  sai  lầm,  sau  đó,  Ðức  Phật  mới 

nhân đó mà chế định ra cấm giới. 



Chẳng hạn như giới Dâm của Thanh Văn, do vì có một Tôn Giả sau khi xuất 

gia, về thăm gia đình. Vì Tôn Giả này là con trai duy nhất, nên cha mẹ tìm 

mọi cách khiến Tôn Giả cùng vợ chăn gối để có con nối giòng. Sau khi Tôn 

Giả  làm  việc  như vậy, Ngài  vô cùng buồn thẹn. Bạn đồng tu  hỏi duyên cớ, 

Tôn Giả đem sự việc trên nói thật. Nhân đó, Ðức Phật quở trách, rồi bắt đầu 

kiết giới Dâm. Thế nên gọi là: “Ðợi có duyên mới chế giới”. 

Theo luật Tiểu Thừa thì: “Tỳ kheo phạm tội tối sơ là dâm dục, cho nên Phật 

chế  giới Dâm trước”, cho  nên sát sanh không có  liệt ở trước.  Lại  nữa,  mục 

đích  duy  nhất  của  hành  giả  Thanh  Văn  thừa  là  thoát  ly  sanh  tử  trong  tam 

giới, không lập chí thành Phật, chỉ mong đời vị lai đừng tái phục sanh mạng 

này nữa. Cho nên giới Dâm đặt ở trước. 

Bồ Tát lấy từ bi lợi tế chúng sanh làm cơ bản, thấy mỗi chúng sanh sinh tồn 

ở thế gian đều tham sanh úy tử; Bồ Tát cảm thông sâu xa, nên chỉ lo cứu tế 

chúng  sanh  không  kịp,  làm  sao  có  thể  đi  giết  hại  chúng  sanh?  Nếu  sát  hại 

sanh  mạng  chúng  sanh  là  mất  tâm  Từ  Bi  sẵn  có  của  Bồ  Tát  và  đâu  còn  tư 

cách gì là Bồ Tát? 

Nên luận Du Già nói:   

- Nếu có  người  hỏi  Bồ  Tát lấy  gì  làm  thể? Nên chánh  thức đáp  rằng: “Lấy 

đại  bi  làm  thể”.  Cho  nên  vị  Bồ  Tát chân  chánh  còn  vì  vật  mà  xả  thân,  làm 

sao có thể sát hại chúng sanh. Vì vậy, giới Sát đặc biệt đứng hàng đầu. 

Sát sanh trong giới Ðại Thừa cũng như Tiểu Thừa, xuất gia cùng tại gia đều 

chế lập thành giới trọng. Nếu sát sanh, tội ấy rất nặng. 

Thế  nên  bất  luận  một  Phật  tử  nào,  xuất  gia  cũng  như  tại  gia,  nếu  như  làm 

những hành động sát sanh thì đều bị liệt vào tội rất nặng, không còn tư cách 

nhập đạo. 



Ðối  với  Bồ Tát thì sát sanh  là việc càng trọng đại  hơn. Vì đại  hạnh của Bồ 

Tát  nương  nơi  chúng  sanh  mà  thành  tựu.  Trong  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện nói: “Tất cả chúng sanh là gốc rễ, chư Phật, Bồ Tát là hoa trái. Dùng 

nước  Ðại  Bi  làm  lợi  ích  chúng  sanh,  thì  thành  tựu  hoa  quả  trí  huệ  của  chư 

Phật, Bồ Tát”. 

Có chúng sanh để độ mới có Bồ Tát đi cứu độ. Vì thế, chúng sanh là ân nhân 

thành tựu đại  hạnh cho  Bồ  Tát,  nên  từng  giờ, từng phút phải  nghĩ đến  việc 

báo ân, đâu thể nào trở lại giết hại chúng sanh? 

Ðối  với  Bồ  Tát,  chúng  sanh  trong  lục  đạo  đều  là  cha  mẹ  nhiều  đời,  nhiều 

kiếp.  Trong đời đời  kiếp kiếp, ta từ nơi đó sanh ra, bổn phận  làm con phải 

báo đáp thâm ân cha mẹ, đâu nên giết hại? 



Lại nữa, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, tương lai đều sẽ thành Phật. Ai 

là  người  thành  Phật  trước?  Ðiều  ấy  không  khẳng  định  được.  Hành  giả  Bồ 

Tát cần phải kết duyên, phải cung kỉnh tôn trọng đối với tất cả chúng sanh, 

nên tự nghĩ: “Chúng sanh kia có kẻ sẽ thành Phật trước mình, tương lai sẽ tế 

độ mình”. 



Ðại  Trí  Ðộ  Luận  nói:  “Với  những  đàn  kiến  kia,  có  thể  sẽ  thành  Phật  trước 

mình, mình sẽ nhờ nó tế độ, việc ấy nào đâu biết được!” 

Hiện  tại,  nếu  sát  hại  sanh  mạng  chúng  sanh,  ấy  là  giết  hại  chư  Phật  vị  lai, 

cũng  làm  tổn  hại  tiền  đồ  của  chính  mình.  Nếu  nghiêm  trì  giới  không  sát 

sanh, chẳng  những kết  thiện duyên  với chúng sanh  một cách thâm  hậu,  mà 

lại  còn  rộng  bố  thí  vô  úy  cho  chúng  sanh.  Nên  biết,  chúng  sanh  sợ  nhất  là 

việc  tử  vong  sanh  mạng.  Nếu  Bồ  Tát  không  sát  hại,  tự  nhiên  chúng  sanh 

không hãi sợ, nên kinh Niết Bàn nói:   

Nhứt thiết úy đao trượng, 

Mạc bất ái thọ mạng, 

Thứ kỷ khả vi dụ, 

Vật sát, vật hành trượng. 

Dịch:   

Tất cả chúng sanh sợ đao gậy, 

Không thể không yêu sanh mạng, 

Cứ xét nơi bản thân thì rõ, 

Nên không giết hại, không đánh đập. 

Câu  “thứ  kỷ  khả  vi  dụ”  ở  Nho  gia  gọi  là  Thứ  Ðạo,  trong  Phật  pháp  gọi  là 

Pháp  Tự  Thông.  Nói  một  cách  dễ  hiểu:  “Tức  thị  dĩ  kỷ  chi  tình  đạt  tha  chi 

tình” (Phàm những việc mình không muốn người khác mang đến cho mình, 

mình không nên cưỡng chế đưa cho người). Lấy bụng ta suy ra bụng người. 

Giả  như có  người  muốn đến sát  hại sanh  mạng của chúng  ta, ta không bao 

giờ chấp nhận, vì ta vẫn mong cho sanh mạng này tiếp tục sanh tồn mãi mãi, 

không  đoạn  tuyệt.  Riêng  mình  đã  thế,  thì  phải  tưởng  đến  người  khác  cũng 

đồng một tâm trạng như vậy. 

Như thế, chúng  ta không thể  nào  giết  hại  sanh  mạng của chúng sanh, cũng 

không nên vô cớ làm cho chúng sanh bị đau khổ, sợ hãi. 



Kinh  Tăng  Nhứt  A  Hàm  quyển  ba  mươi  bảy  nói:  “Ta  bao  giờ  cũng  muốn 

sống,  muốn  đừng  chết,  bao  giờ  cũng  muốn  được  hạnh  phúc,  bao  giờ  cũng 

mong  tránh  khỏi  khổ  đau.  Vì  thế,  nếu  có  người  muốn  đến  phá  hoại  sanh 

mạng  muốn sống, không  muốn chết,  muốn được hạnh phúc,  muốn tránh  xa 

khổ đau của ta đây, đấy là việc ta có ưa thích hay không? Nếu ta không ưa 

thích,  mà  lại  đi  phá  hoại  sanh  mạng  của  người  khác  thì  người  khác  cũng 

đồng  như  ta:  không  bao  giờ  ưa  thích.  Phàm  việc  gì  riêng  mình  không  ưa 

thích,  không  vui  sướng,  thì  người  khác  cũng  không  ưa  thích,  không  vui 

sướng.  Thế  thì  tại  sao  ta  lại  đem  những  việc  chính  mình  không  ưa  thích, 

không vui sướng mà trói cột cho người? Cứ suy nơi mình mà xét đến người 

như vậy, thông thường gọi là có tâm niệm đồng tình với nhau”. 

Bồ Tát lấy sự nhiếp hóa chúng sanh làm khóa đề duy nhất, mà yếu vụ tối đại 

để  nhiếp  hóa  là  phải  làm  thế  nào  tiếp  cận  với  chúng  sanh,  rồi  sau  dẫn  dắt 

chúng sanh vào trong Phật pháp. 



Nếu Bồ Tát luôn ôm ấp tâm niệm sát hại thì chúng sanh mỗi khi trông thấy 

liền sanh tâm sợ hãi, tức khắc sẽ ly khai vị Bồ Tát ấy; thì thử hỏi vị ấy làm 

sao  nhiếp  hóa  chúng  sanh?  Và  như thế  thì  sao  được  gọi  là  Bồ  Tát?  Vì  thế, 

Bồ Tát cần phải giữ giới bất sát sanh cho nghiêm cẩn. 

Ðến đây Ðức Phật dạy rằng: “Nếu Phật tử đã phát tâm Bồ Ðề, thọ giới Bồ 

Tát, cần phải y theo giới pháp ấy tu hành, không nên có tâm khinh thường vi 

phạm lời Phật dạy”. 



Trước tiên nói về giới sát sanh. Bất luận là tự sát, giáo nhân sát, phương tiện 

sát, hoặc tán thán sát, hoặc kiến sát tùy hỷ, cho đến chú sát. Ðây đều là hành 

vi sai lầm, là tội ác cực trọng! 



Sau đây xin giải thích riêng từng thể loại:   

- Tự sát: tự mình làm việc sát hại, hành quyết sanh mạng chúng sanh. Hoặc 

dùng  tay  chân  và  các  bộ  phận  khác  trên  thân  mình  làm  việc  giết  hại;  hoặc 

dùng những vật như dao, kiếm, gậy gộc, ngói, đá, súng, ống v.v... bên ngoài 

làm  việc  sát  hại.  Bất  luận  sát  hại  cách  nào,  chủ  yếu  là  chính  tay  mình  kết 

thúc sanh  mạng của đối phương thì  kết thành tội sát sanh.  Lối tự sát này  là 

sát nghiệp do hai thứ thân, tâm tạo thành. 



-  Giáo  nhân  sát:  chính  miệng  mình  dạy  bảo  người  khác  làm  việc  giết  hại. 

Hoặc  trước  mặt  người  dạy  bảo  họ  làm  như  thế  nào;  hoặc  sai  khiến  người 

khác, nói rõ phải làm như thế nào; hoặc viết thư bảo người khác làm như thế 

nào. Dù không phải chính tay mình sát hại chúng sanh, nhưng dạy bảo người 

làm, chủ yếu là lúc sanh mạng đối phương bị kết liễu thì thành tội sát sanh. 

Lối  sát  sanh  này  là  sát  nghiệp  do  thân,  khẩu  hai  thứ  tạo  thành.  Cổ  đức  có 

nói:   

Thiệt thượng hữu Long Tuyền, 

Sát nhân bất kiến huyết. 

Nghĩa là: Trên lưỡi con người có bảo kiếm Long Tuyền, giết chết người mà 

không  thấy  máu  chảy.  Do  đó,  chúng  ta  thấy  rõ tội  xúi  bảo  người  khác  giết 

hại trọng đại biết dường nào. 

- Phương  tiện  sát:  Cách  sát  hại  thứ ba  này  chẳng  phải  mình  trực  tiếp  hành 

động,  cũng  không  dạy  bảo  người  khác  làm  việc  sát  hại.  Lối  sát  hại  này  là 

khéo  léo  lập  ra  những  phương  tiện  đặc  biệt,  khiến  sanh  mạng  của  đối 

phương phải bị đoạn tuyệt  như: trói cột,  giam  nhốt, hoặc chỉ đường  lối bảo 

người  tìm  kiếm,  bắt  cho  được,  rồi  sau  đó  kết  thúc  sanh  mạng  của  chúng 

sanh. Những việc này gọi là phương tiện sát. Lối sát sanh này là sát nghiệp 

do tâm ý tạo thành. 

- Tán thán sát (khen tặng giết): Như có người vốn không có tâm ý sát sanh, 

nhưng  có  người  bên  cạnh  dùng  các  thứ  hoa  ngôn,  xảo  ngữ,  khen  tặng  là 

người ấy có sức  mạnh  vĩ đại, có khả  năng giải quyết sanh  mạng của chúng 

sanh, khiến cho người ấy, lúc bấy giờ, sanh khởi tâm sát hại, thực hiện việc 

sát hại, thành tựu việc sát hại. 



Hoặc trường  hợp trước  mắt có  một  người  chán đời,  muốn tự tận cuộc sống 

của  họ.  Có  người  thừa  cơ  hội  ấy  khen  tặng  những  mỹ  đức  của  người  chán 

đời kia,  nói  rằng: “Anh đã có  nhiều công  đức  như thế,  nếu chết đi sẽ được 

sanh  thiên  giới,  hưởng  thọ  bao  nhiêu  khoái  lạc  ở  thiên  đường,  thật  là  một 

việc  vừa  lòng,  khoái  ý  biết  chừng  nào?  Tại  sao  sanh  tồn  ở  thế  gian  này  để 

chịu nhiều khổ não? Tại sao không mau mau chết đi?” Nếu đối phương vì sự 

khen  tặng  này  tự  tận  thì  kết  thành  tội  sát  sanh.  Loại  sát  sanh  này  là  sát 

nghiệp do tâm, khẩu tạo thành. 



- Kiến  sát  tùy  hỷ  (thấy  sự sát  hại  mà  vui  mừng):  Lối  sát  hại  này  dù  không 

dạy  người  giết,  khen  tặng  sự  giết,  nhưng  thấy  người  làm  việc  giết  hại  cho 

rằng  việc  giết  hại  là  rất  đúng,  không  có  gì  tội  lỗi,  tâm  tùy  hỷ  theo  việc  ấy. 

Hoặc có người trước đã có tâm sát hại, nhưng còn ở trong vòng lưng chừng, 

chưa quyết định, nhân bấy giờ có người tùy hỷ, khác gì khích lệ làm việc sát 

hại, mới quyết định giết chúng sanh. Lúc sanh mạng chúng sanh kết thúc là 

thành tội sát sanh. Sát nghiệp này do tâm ý tạo thành. 



-  Chú  sát  (dùng  bùa  chú  để  giết):  Lối  này  là  dùng  chú  thuật  cực  ác,  chú 

nguyền cho chúng sanh bị chết. Tương truyền ở Ấn Ðộ có thứ Tỳ Ðà La chú. 

Niệm tụng chú ấy có thể làm cho tử thi chưa bị hoại hư đứng dậy, đoạn dùng 

nước  tắm  rửa  sạch  sẽ,  mặc  y  phục,  rồi  đưa  đao  trượng  cho  tử  thi,  đặt  trên 

một chiếc xe, rồi bảo với tử thi rằng: “Người ấy... có việc oán thù với ta. Giờ 

ngươi hãy đi giết người ấy”. Ðây là sát tội dùng bùa chú giết. Sát nghiệp này 

do tâm, khẩu tạo thành. 

Hai chữ “nãi chí” (cho đến) là nói chưa hết, nghĩa là những phương pháp sát 

hại rất nhiều, không phải chỉ có mấy thứ kể trên, mà còn những các giết khác 

như đào  hầm,  đốt  lửa  để  cho  hết  khói.  Ðoạn  dùng  cát  đất  phủ  lên  trên,  rồi 

bảo người đi trên ấy cho họ sụp hầm lửa mà chết. Hoặc đào hầm sâu khiến 

người ấy rơi xuống mà chết. Hoặc gài bẫy khiến người vương bẫy mà chết. 

Hoặc  đưa  thuốc  độc  bảo  người  uống,  hoặc  làm  đọa  thai,  chết  người  v.v... 

Tóm lại, phàm dùng những phương pháp chi kết liễu sanh mạng chúng sanh 

đều là tội sát sanh. 



Tướng trạng sát sanh như thế, nếu chỉ có nhân sát mà không có duyên sát, cố 

nhiên  không  cấu  thành  sát  nghiệp,  mà  phải  do  nhân  duyên  hòa  hợp  mới 

thành.  Như khởi  tâm  mà không tương tục, vẫn không thể thành sát  nghiệp, 

nên phải hội đủ ba điều. Kết thành sát nghiệp, tất cả gồm bốn thứ như sau:   

- Nhân sát (nguyên  nhân  giết): Do phiền  não từ vô thỉ  xung động trong  nội 

tâm, sanh khởi niệm sát hại, gọi là nhân sát. 

- Duyên sát: là sát tâm tương tục không gián đoạn, nên dùng nhiều phương 

tiện để thực hiện việc sát sanh là duyên sát. 

- Sát  pháp  (cách  thức  giết):  Bày  chỉ  các  thứ  làm  việc  sát  hại,  phương  pháp 

dùng  những  hung  cụ  như:  đao,  kiếm,  cung,  tên,  súng  đạn  v.v...  gọi  là  sát 

pháp. 

- Sát  nghiệp (nghiệp  giết): Do ba duyên  nói trên thành tựu,  làm cho  những 

sanh mạng hữu tình mà mình muốn đoạn diệt không còn tương tục nữa, gọi 

là sát nghiệp. 



Nhân  sát  có  thể  xuyên  suốt  đời  quá  khứ.  Duyên  sát,  pháp  sát  chỉ  thuộc  về 

hiện  tại,  trong  khi  sát  nghiệp  chẳng  những  ở  đời  hiện  tại  mà  còn  kéo  luôn 

đến đời vị lai. Như vậy, bốn thứ này triển chuyển giúp đỡ cho nhau đến đời 

vị lai, khiến chúng sanh giết hại lẫn nhau và sự sanh tử luân hồi không bao 

giờ chấm dứt. 



Nói  về  ba  chướng  thì  một  niệm  sát  tâm  sanh  khởi  đầu  tiên  là  Phiền  Não 

Chướng,  hoàn  thành  việc  sát  hại  chúng  sanh  là  Nghiệp  Chướng,  và  nghiệp 

này chiêu cảm nỗi khổ trong tam ác đạo đời vị lai là Báo Chướng. Do đó, có 

thể thấy ba chướng làm cho chúng sanh luân chuyển đều là do một niệm sát 

tâm tối sơ. Nếu không có sát niệm tối sơ bất thiện này thì không bao giờ tạo 

thành  sát  nghiệp,  gây  nên  trọng  tội  như  núi  Tu  Di  và  chiêu  cảm  quả  khổ 

cùng cực trong sanh tử. Cho nên giới sát sanh thật vô cùng trọng yếu. 

Câu  “nãi  chí  nhất  thiết  hữu  mạng  dã  bất  đắc  cố  sát”  nghĩa  là:  Phàm  tất  cả 

loài  hữu  tình  có  mạng  sống  đều  không  được  cố  ý  giết.  Nói  rõ  hơn,  chẳng 

những đối với con người cùng những chúng sanh có hình vóc to lớn, chúng 

ta  không  được  giết  hại;  mà  ngay  cả  đến  những  giống  loại  có  thân  hình  rất 

nhỏ  như  côn  trùng,  sâu  kiến,  bọ  mạt,  các  côn  trùng  bò,  bay,  máy,  cựa  đều 

không được cố ý sát hại. 



Kinh văn nói “cố sát” là cố tâm sát hại, không phải vô ý lầm lỡ mà giết. Về 

việc  ngộ sát,  Kết Quả  Luận của  Kỳ Na Giáo ở Ấn Ðộ cho  là  vẫn bị tội sát 

sanh  như  thường.  Các  luận  giả  này  nêu  ví  dụ  như  sau:  Nếu  như  lầm  đụng 

phải  lửa thì  vẫn bị  lửa cháy  phỏng  mình;  đối  với  lý sát sanh cũng  như thế. 

Nhưng  Phật  giáo  căn  cứ  theo  Ðộng  Cơ  Luận  mà  thuyết  minh,  nên  không 

thừa nhận việc ngộ sát là có tội. 



Tại sao không thừa nhận việc ngộ sát là có tội? Nên biết rằng Phật giáo vẫn 

cho rằng sát sanh là có tội, nhưng phân ra nhiều điều kiện khác nhau và chủ 

yếu là phải xem xét động cơ thúc đẩy của người tạo sát nghiệp như thế nào 

mới  luận  tội  trạng.  Chẳng  hạn,  người  nào  đó  không  có  động  cơ  thúc  đẩy, 

không có ý muốn sát hại, dẫu lầm giết chết người thì tối đa chỉ phải gánh lấy 

trách nhiệm do sự không chú ý, nhưng không thể nói người ấy phải mang tội 

sát sanh. 



Kinh  văn  nói: “Nhất thiết  hữu  mạng”  là  nói chung tất cả  hữu  tình, bất  luận 

cao  cấp  hay  hạ  cấp,  thân  hình  to  lớn  hay  nhỏ  bé,  chủ  yếu  nếu  đoạn  tuyệt 

sanh  mạng của chúng sanh đều thành trọng tội, không thể khoan dung. Thế 

nên  đức  Như  Lai  đại  từ  đại  bi  với  tất  cả  chúng  sanh,  Ngài  cấm  chế  tất  cả 

cảnh duyên có thể gây nên sự sát hại. Thậm chí nghiêm cẩn đến mức độ đối 

với  loài  thảo  mộc  có  đủ  tính  sanh  trưởng,  đều  không  được  vô  cớ  chặt  nhổ 

hay làm tổn thương, huống gì là các loài hữu tình có đủ tâm thức hoạt động? 

Làm người nơi thế gian, nếu có chút từ tân, đối với việc sát sanh còn không 

bao  giờ  cố  ý  hành  động,  huống  chi  bậc  Bồ  Tát  lấy  đại  bi  tâm  làm  gốc,  dĩ 

nhiên không nên làm thương hại sanh mạng chúng sanh. 



Do vậy, kinh văn dạy tiếp rằng: “Thị Bồ Tát ưng khởi thường trụ từ bi tâm, 

hiếu thuận tâm, phương tiện cứu hộ nhất thiết chúng sanh” (là Phật tử lẽ ra 

phải luôn có lòng từ bi, lòng hiếu thuận, lập thế cứu giúp tất cả chúng sanh). 

Từ Bi tâm là cơ bản của Bồ Tát. Sở dĩ được gọi là Bồ Tát vì từng giờ, từng 

phút thường an trụ  nơi tâm  niệm  này  không  gián đoạn,  lại cũng  không tạm 

quên trong một niệm. 

Từ bi thương xót nghĩ nhớ đến chúng sanh như thủ hộ con đỏ, chỉ nghĩ làm 

cách nào đem sự an lạc ban cho chúng sanh, làm thế nào để bạt trừ sự thống 

khổ cho chúng sanh. Mà thể hiện sự cứu khổ ban vui lớn nhất không chi hơn 

việc bảo hộ sanh mạng của chúng sanh, tâm không bao giờ móng khởi một 

niệm sát hại. 



Cho nên tâm từ bi của các vị Bồ Tát không thể xa lìa trong chốc lát. Nếu lìa 

tâm từ bi mà sát hại chúng sanh, đương nhiên mất hẳn tư cách của Bồ Tát. 

Bồ  Tát quán  sát  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  của  mình.  Bổn  phận  làm 

con phải hiếu thuận với cha mẹ. Việc này có thể nói là thiên kinh, địa nghĩa. 

Cho  nên  hiếu  đạo  trong  Phật  pháp  lấy  tất  cả  chúng  sanh  làm  đối  tượng. 

Nhưng đối tượng của  Bồ Tát nhiếp hóa cũng  lấy chúng sanh  làm  mục tiêu. 

Vì  lý  do  ấy  nên  Bồ  Tát phải  từng  giờ,  từng  khắc  an  trụ  nơi  một  niệm  hiếu 

tâm này, luôn luôn đừng cho gián đoạn. Chẳng những không cho gián đoạn 

trong một giờ, một phút, cũng không có một niệm xao lãng, quên đi. Bồ Tát 

cung kính, hiếu thuận với tất cả chúng sanh, chỉ biết lấy ý chỉ cha mẹ làm ý 

chỉ của  mình, dùng sự  ưa chán của cha  mẹ làm sự ưa chán của  mình, cung 

kính tùy thuận không trái nghịch. Trái nghịch còn không được, huống chi là 

có tâm sát hại? 



Nên  biết  sát  hại  là  việc  bội  nghịch  thiên  địa  và  trái  với  chánh  lý,  là  tội  bất 

hiếu, bất thuận tối đại. Nên kinh này đã nói: “Hiếu danh vi giới” (hiếu thuận 

gọi là giới), hàm chứa đạo lý vô cùng sâu sắc. Cho nên:   

Phật tử  muốn đừng sát sanh, phải  thường  an  trụ  tâm từ bi,  hiếu  thuận. Căn 

cứ vào chúng sanh sở duyên thì tâm từ bi và tâm hiếu thuận khác nhau:  

- Từ tâm là duyên nơi thù oán của chúng sanh mà phát khởi. 

- Bi tâm là duyên nơi khổ não của chúng sanh mà phát khởi. 

-  Hiếu  tâm  duyên  nơi  thượng  phẩm  chúng  sanh  mà  phát  khởi  (“thượng 

phẩm” chỉ cho chư Phật, thánh nhân, sư tăng, cha mẹ). 

Nếu xem tất cả chúng sanh là cha mẹ thì duyên nơi mỗi chúng sanh đều phải 

đủ  cả  ba  tâm.  Bồ  Tát  thường  an  trụ  tâm  từ  bi,  hiếu  thuận,  chẳng  những 

không được sát hại chúng sanh, lại phải vận dụng nhiều phương tiện cứu hộ 

chúng sanh. Như khi thấy  người sát sanh,  phải khéo  léo dùng phương tiện, 

đối với người ấy, nói rõ tội lỗi sát sanh, khiến cho họ bỏ hẳn sát niệm. Như 

thế người ấy không hoàn thành sát nghiệp và chúng sanh bị sát hại kia khỏi 

phải chịu cực kỳ thống khổ. Thật là phương tiện từ bi vĩ đại, niệm cung kính 

hiếu thuận chân thật biết dường nào! 

Cho nên dùng phương tiện cứu hộ chúng sanh là chỗ tu học thiện xảo tối yếu 

trong tâm từ bi hiếu thuận. Vì làm cho chúng sanh sắp bị sát hại được thoát 

ly những cực hình thống khổ như cắt cổ, nhổ lông, lột da, cạo vảy, nằm dãy 

dụa trên đao thớt v.v... và được hưởng thọ sự an lạc. 

Bồ Tát phải thực hành công hạnh như vậy, nếu không thì không xứng đáng 

với tư cách Bồ Tát. Vì thế, kinh dạy tiếp: “Nhi phản tự tâm khoái ý sát sanh 

giả,  thọ  Bồ  Tát  Ba  La  Di  tội”  (mà  trái  lại,  tự  phóng  tâm  nỡ  lòng  sát  sanh, 

Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội). 



Chữ  “phản”  ở  đây  là  không  nên  làm  như  thế,  ý  nói:  vị  Bồ  Tát chơn  chánh 

phải lấy sự lợi ích của chúng sanh làm tiên đề. Bất luận lúc nào, nơi nào, nếu 

thấy  chúng  sanh  lâm  vòng  khổ  nạn,  Bồ  Tát  cần  phải  suy  nghĩ,  tìm  mọi 

phương  cách  cứu  hộ,  khiến  các  chúng  sanh  được  thoát  ly  khổ  nạn,  mới  là 

hành vi cần phải có của Bồ Tát. Nếu không cứu hộ chúng sanh đang khổ nạn 

thì trái với bản nguyện độ sanh và mất lòng từ bi hộ sanh. Huống gì hiện tại 

lại tiến thêm một bước nữa, buông lung theo tâm mình, thuận theo khoái lạc 

của ý mình, giết hại chúng sanh, không tâm lân mẫn mảy may, không có tâm 

đồng tình, nhẫn tâm làm việc giết hại chúng sanh. 



Bồ Tát nếu quả thật nhẫn tâm đến độ ấy, chứng tỏ là người tàn nhẫn đến cực 

điểm, điều mà đức Bổn Sư Thích Ca dạy là “đoạn đại từ bi”, tức là đã đoạn 

tuyệt tâm đại từ bi, không còn có tư cách gì gọi là Bồ Tát. Người Phật tử tàn 

bạo kia, nếu do lòng tham, tâm buông lung giết hại chúng sanh, thì đồng như 

hàng đồ tể (người chuyên nghề giết súc vật, trâu, bò, dê, heo v.v...)   

Nếu do tâm sân, có ý khoái lạc sát sanh thì khác gì kẻ làm công bộc trong xã 

hội,  chuyên  dùng  hình  phạt  tàn  ác,  ngược  đãi  nhân  dân  (công  bộc:  người 

phục vụ cho nhân dân). 

Dù do động cơ nào (tham hoặc sân) mà sát sanh đều là việc bội thiên nghịch 

địa, trái với chân lý, trái với tâm hạnh của Bồ Tát, cần phải phán vào trọng 

tội, nên nói: “Thị Bồ Tát Ba La Di tội”. Ba La Di là tên trọng tội cực ác như 

hiện nay tuyên phán tội tử hình. 

Danh từ Ba La Di, Trung Hoa dịch ra nhiều tên như:   

- Quyên Khí: Hành giả tu học Bồ Tát đạo vốn có nhiều công đức, nhưng vì 

phạm tội Ba La Di nên tất cả công đức quảng đại kia kể như vứt bỏ, không 

thể chứng đắc đạo quả, nên gọi là Quyên Khí. 

- Khí Tội: hành giả phạm tội này thì gạt bỏ hẳn ra ngoài biển cả Phật pháp, 

không được nhập trong chúng thanh tịnh để cùng nhau cử hành các Phật sự: 

thuyết  giới, yết  ma v.v... Hai chúng thanh  tịnh cũng không dung  nạp  người 

ấy  sống  chung,  nên  trong  Luật  dụ  như:  “Như  đại  hải  thủy  bất  nạp  tử  thi” 

(như nước bể cả không bao giờ dung chứa thây người chết). 

- Ðọa Lạc: người phạm tội này, sau khi xả thân, nhất định bị đọa vào tam ác 

đạo, chịu những cực hình thống khổ. 

- Ðoạn  Ðầu  Pháp:  Trong  luật  Ngũ  Phần  với  nghĩa  thứ tư  này  giải  thích  rất 

tường tận: “Ba La Di gọi là pháp cực ác, gọi là pháp đoạn đầu, gọi là không 

phải pháp Sa Môn. Như cây kim bị sứt đít, không thể dùng được. Như người 

đã chết không thể sống lại. Như tảng đá to bị bể nát không thể hoàn nguyên 

lại. Như cây đa-la đã bị chặt rồi, không thể sống lại”. 

-  Tha  Thắng  Xứ  Pháp:  Bồ  Tát  lấy  trí  huệ  làm  Tự,  lấy  phiền  não  làm  Tha. 

Thọ Bồ Tát giới là phải dùng gươm trí huệ chém phiền não, nhưng hiện tại, 

do sự phá giới này, chẳng những không thể phá trừ phiền não, mà trái lại còn 

bị phiền não thắng phục. Tất cả sự hủy phạm khác đều từ nơi đây phát sanh 

nên gọi là Tha Thắng Xứ Pháp. 

Tóm lại:   

-  Không  được  cố  ý  sát  hại  tất  cả  chúng  sanh  có  sanh  mạng  là  Nhiếp  Luật 

Nghi Giới của Bồ Tát. 

- Thường an trụ tâm từ bi, tâm hiếu thuận là Nhiếp Thiện Pháp Giới của Bồ 

Tát. 

- Phương  tiện  cứu  hộ  tất  cả  chúng  sanh  là  Nhiếp  Chúng  Sanh  Giới  của  Bồ 

Tát. 

Nếu giữ gìn giới bất sát sanh nghiêm cẩn thì Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát 

đều ở trong ấy. Thế nên, hành giả Bồ Tát phải hộ trì giới này cẩn thận. 

Nên biết sát sanh đích  xác  là trái  với  Bồ  Tát hạnh,  nên  Bồ  Tát phải  y kinh 

Thập Thiện Giới dạy:   

Nhược kiến sát sanh giả, 

Như đao thích kỳ tâm. 

Dịch:   

Nếu thấy người sát sanh, 

Như đao đâm tim mình. 

Thấy  người  sát  hại  còn  như thế,  huống  chi  chính  mình sát  hại?  Tại  sao  Bồ 

Tát phải như vậy? Kinh Thập Thiện Giới lại dạy:   

Nhứt thiết ái nhãn mục, 

Ái tử diệc phục nhĩ, 

Ái thọ mạng vô cực, 

Thị cố bất sát sanh, 

Danh vi phạm hạnh tối. 

Dịch:   

Tất cả thế nhân yêu đôi mắt, 

Lòng thương yêu con cũng như vậy. 

Yêu tiếc thọ mạng không cùng tột, 

Thế nên hành giả đừng sát sanh, 

Gọi là phạm hạnh cao tột nhất. 

Sát sanh chẳng những đem lại thương hại cho người khác mà với chính mình 

cũng hoàn toàn bất lợi, như kinh Thập Thiện Giới lại dạy:   

Ðạm nhục giả đa bệnh, 

Đoản mạng tự trang nghiêm, 

Đương hành đại bi tâm, 

Phụng trì bất sát giới. 

Dịch:   

Những người ăn thịt sanh nhiều bệnh hoạn, 

Tự lấy đoản mạng để trang nghiêm. 

Thế nên phải tu tâm đại bi, 

Cung kính giữ gìn giới bất sát. 

Vị  Bồ  Tát  chân  chánh  chẳng  phải  như  vậy,  nếu  vi  phạm  thì  chẳng  phải  là 

chơn Bồ Tát. Giới sát sanh này nếu người đã thọ giới rồi mà vi phạm thì mắc 

2 thứ tội là Tánh tội và Giá tội, còn người chưa thọ giới thì chỉ bị tánh tội mà 

thôi.  Tánh  tội  là  chính  pháp  ấy  –  pháp  nhĩ  –  có  tội  như  vậy  (“pháp  nhĩ”, 

trong kinh thường dùng từ này để chỉ  lẽ tự nhiên phải  như vậy,  như lửa thì 

bốc lên, nước thì chảy xuống). Bất luận thọ giới hay không, hễ phạm thì mắc 

tội.  Giống  như  luật  pháp  của  quốc  gia  ấn  định,  sát  nhân  tất  nhiên  phải  đền 

mạng, chính là ý ấy. 



Giá tội, chữ “giá” là ngăn chận, chỉ cho những điều Ðức Phật cấm ngăn, chế 

định trong giới luật. Phật tử đã thọ giới rồi mà hủy phạm, chẳng những phạm 

tánh tội lại thêm giá tội. Vì Phật tử ấy phạm giới luật của Phật. 

Cần nên lưu ý:   

Có người lầm tưởng rằng Sát, Ðạo, Dâm v.v... đối với những người chưa thọ 

giới của Phật chỉ  mắc  một tánh  tội, còn  người đã thọ  giới  lại bị  mắc cả hai 

tánh và giá tội. Như vậy, thọ giới là nhân duyên để chiêu lấy tội lỗi. Về phía 

bản thân mình, tự bị tổn hại chứ không ích lợi gì, cần chi phải thọ giới của 

Phật? Thọ giới nếu không phải là tìm lấy sự phiền phức cho mình, tăng thêm 

tội lỗi cho mình ư? Lầm rồi! Quan niệm này tuyệt đối thực sai lầm. 



Ở  trước  Phật  có  dạy:  “Người  đã  thọ  giới  tức  là  dự  vào  hàng  của  chư  Phật, 

thành ra một người thanh tịnh đệ nhứt, đầy đủ các công đức. Vì lực dụng của 

trì giới vĩ đại, nên tội nghiệp của phá giới cũng đặc biệt sâu nặng. Vì tội phá 

giới sâu nặng nên Phật tử thọ giới rồi, dù gặp duyên phải hy sinh tánh mạng 

cũng  không  nên  hủy  phạm  giới.  Do  công  đức  trì  giới  thù  thắng  nên  những 

người chưa thọ giới, đáng lý phải bẩm thọ, không nên vì phạm giới có đủ hai 

thứ tội, vội cho thọ giới là tổn hại chứ không ích lợi, rồi không chịu thọ giới. 

Nên biết: Thọ giới là cốt cho Phật tử trì giới, chớ không phải để cho thọ giới 

rồi phạm giới. Vì nếu trì giới được thanh tịnh, há chẳng phải là tự mình được 

sự  lợi  ích  thù  thắng  vĩ  đại  sao?  Không  nên  sợ  tội  mà  không  chịu  thọ  giới. 

Nếu sợ tội thì phải sợ phạm giới, chớ không nên sợ thọ giới! 

Ðiều  văn  giới  sát  sanh  trên  đã  giảng  rõ,  nhưng  còn  những  điểm  trọng  yếu 

cần phải nói rõ thêm:   



Căn cứ theo các kinh luật thuyết minh, kết thành tội sát sanh phải hội đủ bốn 

điều  kiện.  Giờ  đây,  quý  vị  hãy  dụng  tâm  nghe  kỹ.  Chỉ  có  hiểu  minh  bạch 

được  lý  này  mới  có  thể  biện  biệt  thật  sự  vi  phạm  căn  bản  trọng  tội  hay 

không. Bốn điều kiện vừa nói tức là bốn duyên sau đây:   



1. Chúng sanh: Ðối tượng bị sát hại đích xác là chúng sanh. Nhưng chúng 

sanh lại rất nhiều loại, đại khái có thể phân làm 3 phẩm:   

* Thượng phẩm chúng sanh: Chư Phật, thánh nhân, sư trưởng, cha mẹ. 

- Phật là bậc thánh nhân tối cao, không phải ai cũng có thể giết hại được, nên 

trong kinh xưa nay không nói chuyện sát hại Phật. Dù có chúng sanh ác tâm 

muốn  giết  hại  Phật,  nhưng  không  bao  giờ  giết  được.  Tuy  không  giết  được 

Phật, nhưng do khởi ác tâm, chỉ làm cho thân Phật xuất huyết cũng đã phạm 

trọng tội, và là một thứ tội nghịch trong ngũ nghịch. 

- Giết  A  La  Hán cũng  là  một trong  ngũ  nghịch  tội. Giết thánh  nhân đệ tam 

quả trở xuống chỉ phạm trọng tội Ba La Di, không thuộc về tội ngũ nghịch. 

Ðến như giết Bồ Tát ở địa vị ngoại phàm thì chỉ phạm trọng tội, còn giết Bồ 

Tát Thập Phát Thú trở lên thì phạm nghịch tội. 

- Lại  giết  hại sanh thân phụ  mẫu,  hòa  thượng thế độ,  vị a  xà  lê  truyền  giới 

cho mình, đều phạm ngũ nghịch tội. Tội trọng là tội Ba La Di. Ngũ nghịch là 

tội đại  nghịch, phi đạo  lý,  vì kẻ dưới  mà  giết  hại bực bề trên. Như con đối 

với cha mẹ, cha mẹ là bực bề trên, sản sanh căn bản sanh mạng của chúng ta. 

Làm con phải hết lòng cung kính, hiếu thuận; trái lại, đi xâm phạm giết hại 

cha mẹ là bực bề trên, đương nhiên phải gia tội một bực. 

- Ðối  với  hành  giả  tu  học  Phật  pháp,  Hòa  Thượng  thế  độ,  A  Xà  Lê  truyền 

giới là cha mẹ Pháp Thân huệ mạng, sánh với công ơn sanh thành dưỡng dục 

nhục thân của cha mẹ hơn gấp bội lần. Ðáng lẽ phải hết lòng cung kính cúng 

dường, mà trở lại giết hại các Ngài, là tội đại nghịch, phi đạo lý vì kẻ dưới 

lại giết hại bực bề trên. 

*  Trung  phẩm  chúng  sanh:  nhân  loại  và  trên  thiên  giới.  Nếu  sát  hại  những 

chúng  sanh  cõi  trời,  cõi  người,  chẳng  những  phạm  căn  bản  trọng  tội,  đồng 

thời mất hẳn giới thể đã bẩm thọ. 

*  Hạ phẩm chúng sanh: a tu  la, quỷ thần, súc sanh  v.v... những chúng sanh 

này nếu hiểu rõ lời của Pháp Sư truyền giới, và thọ giới Bồ Tát rồi, nếu sanh 

ác  tâm  giết  hại  chúng  sanh  ấy  là  phạm  căn  bản  trọng  giới,  nhưng  giới  thể 

không bị mất. Nhưng có một điểm đặc biệt chú ý là: Trong khi sát hại chúng 

sanh hạ phẩm mà không một chút gì sanh tâm hổ thẹn sợ tội, lại càng sát hại 

càng cao hứng, càng cố ý làm thương hại chúng sanh không ngớt, thì chẳng 

những phạm tội Ba La Di mà giới thể cũng bị mất! 



Những  hạng  a  tu  la,  quỷ  thần  v.v...  nếu  không  hiểu  rõ  lời  nói  của  Pháp  Sư 

truyền giới pháp, không đủ tư cách thọ giới, chưa thọ Bồ Tát giới, như có ác 

tâm sát hại thì không phạm tội Ba La Di, giới thể không bị mất, chỉ phạm tội 

khinh cấu mà thôi. 

Tuy nhiên, theo sự giải thích của Linh Phong Ðại Sư về Bồ Tát giới, thì sát 

hại chúng sanh hạ phẩm có hai thứ:   

- Ðồng phạm trọng tội: Bồ Tát phải nghiêm hộ sanh  mạng chúng sanh, nếu 

có  tâm  sát  sanh,  cố  nhiên  phạm  trọng  tội.  Vì  đứng  về  giới  Bồ  Tát,  đối  với 

chúng sanh trong lục đạo đều thâu nhiếp. Vì thế nên phạm trọng tội. 

- Phạm tội khinh cấu: Chúng sanh trong tứ ác thú, a tu la v.v... chẳng phải là 

pháp  khí  của  đạo  pháp.  Ðây  là  nhắm  vào  giới  tỳ  kheo,  chỉ  giới  hạn  trong 

phạm vi nhơn đạo, nên chỉ phạm tội khinh. 

Như trên đã giảng về những chúng sanh bị giết hại có sự sai khác giữa các 

bậc thánh, phàm, cao thấp  bất đồng. Do đó, sự phán định tội sát sanh cũng 

có sự khác biệt về trọng, khinh và ngũ nghịch. 

Ðồng  là  tội  sát  sanh,  nhưng  đừng  cho  rằng  tất  cả  các  trường  hợp  sát  sanh 

mang tội  giống  nhau. Chúng ta cần phải phân biệt  hết sức tinh tế, tuyệt đối 

không nên mù mờ, cho rằng tội sát sanh là đồng một thứ. 



---o0o--- 

 

2. Chúng sanh tưởng (trong tâm tưởng là chúng sanh): Trong lúc người 

tạo sát nghiệp, trong ý tưởng cho đối tượng đích xác là chúng sanh. Cổ đức 

đối với duyên thứ hai này chia làm ba trường hợp chính, và mỗi trường hợp 

chính này lại bao gồm hai trường hợp phụ:   

* Ðương (đúng như vậy), chia làm hai trường hợp:   

- Thực tại là chúng sanh: người tạo sát nghiệp trong ý tưởng cho chúng sanh 

đang lúc bị sát hại là chúng sanh. Như thế, sau khi giết chúng sanh ấy chết, 

tất nhiên người đó phạm căn bản trọng tội. 

- Thực tại không phải là chúng sanh: người tạo sát nghiệp kia, trong ý tưởng 

cũng  cho  là  không  phải  chúng  sanh.  Như  thế,  dù  cho  giết  chúng  sanh  ấy 

chết, cũng có thể nói là hoàn toàn vô tội. 

* Nghi (nghi ngờ) có hai trường hợp:   

- Thực  tại  là  chúng  sanh:  trong  lúc  tạo  sát  nghiệp,  người  ấy  sanh  tâm  nghi 

ngờ: đây có phải là chúng sanh hay không phải chúng sanh? Nghi thế, nhưng 

cuối cùng cũng giết chết chúng sanh ấy, tức phạm căn bản trọng tội. 

-  Thực  tại  không  phải  là  chúng  sanh:  trong  lúc  tạo  sát  nghiệp,  người  kia 

trong tâm sanh nghi ngờ như vầy: đây có phải là chúng sanh hay không phải 

chúng sanh? Chẳng hạn, như ban đêm, người ấy thấy sợi dây lầm cho là con 

rắn, thấy đất cho là con trùng, rồi dùng dao chém hoặc dùng tay bóp vật ấy. 

Tuy không thương hại sanh  mạng của chúng sanh, nhưng vì người ấy trong 

tâm có đủ một niệm sát, nên dù không phạm căn bản trọng tội, vẫn phạm tội 

khinh cấu. 



* Tịch (sai lầm) chia làm hai loại:   

-  Thực  tại  là  chúng  sanh:  trong  lúc  tạo  sát  nghiệp,  trong  tâm  ý  người  tạo 

tuyệt  đối  không  cho  chúng  sanh  ấy  thực  là  chúng  sanh.  Như  ban  đêm  đi 

đường  thấy  con  rắn.  Con  rắn  ấy  thực  chất  là  chúng  sanh,  nhưng  người  đi 

đêm kia cho con rắn là sợi dây, sanh tâm đùa cợt, liền cầm dao chặt đứt, giết 

chết  sanh  mạng  con  rắn.  Vì  tâm  ý  người  ấy  hoàn  toàn  không  có  niệm  sát 

sanh, nên dù giết chết rắn, nhưng vẫn không phạm tội sát sanh. 

-  Thực  tại  không  phải  là  chúng  sanh:  trong  lúc  tạo  sát  nghiệp,  trong  thâm 

tâm người tạo hoàn toàn tưởng thực là chúng sanh. Chẳng hạn như người ấy 

đi  đêm,  thấy  gốc  cây  khô.  Gốc  cây  khô  không  phải  là  chúng  sanh,  nhưng 

người ấy tưởng  là  người,  liền chặt  đứt  gốc cây khô ấy. Như thế, dù thật sự 

không  gây  thương  tổn  đến  sanh  mạng  chúng  sanh,  nhưng  vì  trong  tâm  ý 

người ấy,  lúc đó có đủ  niệm sát  hại,  nên cũng phạm  tội khinh cấu,  mặc dù 

không phạm căn bản trọng tội. 



Cho nên tội sát sanh trong Phật pháp là một sự kiện được phân tích, kết luận 

hợp tình, hợp lý, không phải hư vọng đem tội gán ghép cho người, mà hoàn 

toàn  phải  xem  xét  trạng  thái  tâm  lý  của  người  ấy  ngay  lúc  tạo  nghiệp  thế 

nào. Nếu có đủ tâm niệm sát sanh, dù không sát hại chúng sanh, cũng phạm 

tội  khinh  cấu.  Nếu  không  có  tâm  sát  sanh,  dù  có  sát  hại  chúng  sanh,  cũng 

không nhất định là có tội. 

Cho  nên  Phật  pháp  đối  với  việc  sát  sanh  phán  đoán  theo  khuynh  hướng 

“động  cơ  luận  giải”  chứ  không  theo  “kết quả  luận  giải”;  cần  phải  biện  biệt 

người tạo nghiệp đương thời có tâm sát sanh hay không? Ðây là sự tối khẩn 

yếu!  Vấn  đề  này  cùng  với  pháp  luật  hiện  tại  của  xã  hội  có  thể  nói  là  hoàn 

toàn  thích  hợp,  nghĩa  là  phải  xem  xét  động  cơ  của  người  ấy  có  thực  là  sát 

tâm hay không! 



---o0o--- 

 

3. Sát tâm: động cơ sát hại chúng sanh. Ðã có động cơ này thì lúc nào và ở 

đâu cũng muốn bức não, muốn sát hại chúng sanh. Ðây là chủ nghiệp của sát 

nghiệp. Chủ yếu là ôm ấp ác niệm, thì dù tự thân hay bảo người khác, hoặc 

dùng phương pháp gì để thực hiện việc sát hại, đều bị kết tội sát sanh. Tâm 

sát sanh có hai loại khác nhau:   

- Thông tâm: buông lung tâm ý, làm những việc như đào hầm hố, làm cung 

tên,  hay  chặt  phá,  thiêu  đốt  v.v...  và  trong  lúc  làm  có  mang  tâm  giết  hại 

chúng  sanh.  Nếu  chúng  sanh  vì  việc  này  mà  chết,  thì  người  hành  động  bị 

phạm căn bổn trọng tội. Nếu chúng sanh không vì duyên cớ đó mà chết thì 

chỉ phạm tội phương tiện, tức là khinh cấu. 

- Cách tâm: là bổn ý làm phương tiện để giết người này, nhưng lại giết lầm 

người kia. Tức là vô tâm mà lầm giết. Vì đối với cá nhân kia, không có tâm 

sát hại, nên dù có lầm lẫn làm thương hại người ấy, nhưng không kết thành 

tội.  Nhưng  do  hữu  ý  với  cá  nhân  này,  mà  làm  phương  tiện  để  sát  hại,  tuy 

không giết hại được, nhưng với người này vẫn kết thành tội phương tiện. 



---o0o--- 

 

4. Tiền nhân đoạn mạng (sinh mạng người bị giết đoạn tuyệt) 

Là sanh mạng những chúng sanh bị giết hại, đích xác do người tạo ác nghiệp 

kia mà bị kết thúc, không thể tiếp tục sanh tồn nữa, bấy giờ mới kết thành sát 

nghiệp. Nhưng người tạo sát nghiệp mang tội khinh hay trọng, tùy thuộc vào 

hai thời gian không đồng mà kết luận:   

* Ở trong đời hiện tại: Cần phải xem xét bản thân người tạo sát nghiệp có đủ 

giới phẩm hay không để phán đoán sát tội là khinh hay trọng. Nếu người ấy 

có đủ giới phẩm, khi thấy sanh mạng của chúng sanh bị giết hại kia kết thúc 

thì kết thành căn bổn trọng tội. Nếu như sau một thời gian xả giới, người tạo 

sát nghiệp  mới thấy sanh  mạng chúng sanh kia bị kết thúc thì chỉ  trước lúc 

xả  giới  mới kết thành tội phương tiện. Sau  khi  xả  giới thì không phạm căn 

bản trọng tội. Nhưng với tánh tội thế gian vẫn không tránh khỏi. 

* Ở trong đời tương lai: trường hợp người tạo sát nghiệp làm phương tiện để 

giết một chúng sanh. Sau khi làm phương tiện, sinh mạng của người tạo sát 

nghiệp  kết  thúc  trước  sanh  mạng  của  người  bị  giết  kia.  Thế  thì  sát  tội  mắc 

phải  nên phán  xét  như thế  nào? Ðiều  này  phải căn cứ  vào  hai phương diện 

mà thuyết minh:   

-  Người  tạo  sát  nghiệp  sau  khi  chết  rồi,  trong  đời  vị  lai  tự  nhớ  túc  mạng. 

Người bị sát hại kia, mặc dù do nguyên nhân thế lực nào khác, hoặc bị thêm 

phương tiện gì khác, sanh mạng phải đoạn tuyệt, nhưng đều kết thành trọng 

tội. 



- Người tạo sát nghiệp sau khi chết rồi, trong đời vị lai không nhớ túc mạng. 

Người  bị  sát  hại  kia,  mặc  dù  do  thế  lực  khác  mà  sanh  mạng  đoạn  tuyệt. 

Trường  hợp  này  cũng  giống  như trên,  nghĩa  là  kết  thành  trọng  tội.  Tại  sao 

vậy? Vì Bồ Tát sau khi chết rồi, giới thể vẫn còn chứ không mất. 

Nếu  người  bị  giết  kia  do  nơi  thế  lực  khác,  phương  tiện  khác  mà  chết,  chứ 

không  phải  do  phương  tiện  trước  mà  chết,  thì  chỉ  kết  thành  tội  khinh  cấu, 

không kết thành căn bổn trọng tội. 

Nếu như về sau, những phương tiện thêm vào ấy, là bởi túc nghiệp sai sử, tự 

bản  thân  mình không thể  nhớ biết  một  điểm  gì. Thí  như tỳ kheo bị bệnh si 

cuồng, loạn tâm... chẳng những không kết thành căn bổn trọng tội mà cả tội 

khinh cấu cũng không phạm. 

Như  trên  đã  nói  rất  tường  tận  và  đầy  đủ  những  điều  kiện  sát  sanh  để  kết 

thành tội nghiệp sát sanh. 



Việc  sát  sanh  ở  thế  gian  này  dường  như  khó  tránh  khỏi,  nhất  là  đối  với 

những người có bổn phận thống lãnh quốc gia, gánh lấy quyền sát sanh, có 

những trường hợp không thể tránh được. 

Như  trường  hợp  tội  nhân  trong  nước  tạo  tội  gian  phạm,  người  ngoại  quốc 

xâm lăng, hoặc phe đảng dùng bạo lực tàn sát nhân dân vô tội, người có bổn 

phận thống  lãnh quốc  gia,  vì  muốn  duy trì sự an  ninh  trong  nước, vì  muốn 

bảo  vệ  tổ  quốc,  vì  bổn  phận  cứu  độ  nhân  dân  lương  thiện,  nếu  như  không 

giết kẻ địch và tội nhân thì không thể nào được. 

Cho nên Phật pháp đối với giới sát sanh có thể khai giới cho. Ðiều này trong 

bộ Phật Pháp Khái Luận, Ấn Thuận Luật Sư thuyết minh:   

“Nếu nói về Ðại Trí khế hợp với Chân Lý, Ðại Bi phải tùy thuận thế gian, thì 

giới luật quyết không thể nào không tiêu cực. Có khi gặp trường hợp không 

tiêu cực thì không xong việc, như vậy cần phải linh động nhằm vào phương 

tiện Từ Bi mà có thể Sát, có thể Ðạo, có thể Dâm, có thể vọng ngữ, mới thực 

hiện được hoàn mãn. 



Thí  dụ  như  có  người  tàn  hại  nhân  loại  nói  riêng,  hữu  tình  nói  chung,  sinh 

linh bị thống khổ, bức bách, không thể kham nhẫn được. Nếu không giết kẻ 

ác này, hữu tình sẽ bị sa vào thảm vận càng lớn, kẻ ác này sẽ tạo tội ác càng 

to, và  vị  lai  kẻ ấy sẽ bị thống khổ cực  hình. Như thế, thà  giết kẻ ác ấy, thà 

mình  đọa địa ngục, không  nên để kẻ ấy tạo ác, tự hại  mình,  hại  người. Thế 

nên  phải  dụng  tâm  Từ  Bi  mà  giết  kẻ  ác  này.  Ðây  là  giết  thiểu  số  mà  cứu 

khắp tất cả. 



Ðặc biệt là phải có tâm thương xót đối với người làm ác. Vì thương xót họ, 

nên phải giết họ, để họ đừng tạo thêm ác nghiệp mà phải bị đọa địa ngục. Dù 

cho chính mình vì việc sát sanh này mà đọa địa ngục, cũng không mảy may 

do dự. Việc sát hại cá nhân này thuộc về hành vi đạo đức, thuộc về đức hạnh 

cao thượng và tâm từ bi vô hạn, tự nguyện hy sinh!” 

Sát sanh để cứu sanh  mạng  như thế, Phật giáo đồ ở Ấn Ðộ trước kia, đệ tử 

Phật ở Trung  Hoa  và các Phật tử các quốc gia khác hiện  nay  hành theo đó, 

có thể nói là rất nhiều:   



*  Như  vào  triều  Tống,  niên  hiệu  Nguyên  Gia,  Cầu  Na  Bạt  Ðà  La  pháp  sư 

(Trung  Hoa  dịch  là  Công  Ðức  Khải)  đến  Trung  Quốc  hoằng  truyền  chánh 

pháp.  Ngài  ở  tại  nước  Quang  Bà.  Quốc  vương  nước  ấy  hết  sức  sùng  kính 

Pháp  Sư.  Lúc  ấy,  đại  quân  lân  bang  đem  quân  xâm  lấn.  Quốc  vương  đến 

trước Pháp Sư bạch rằng:   



- Bạch tôn sư! Nay kẻ ngoại xâm sắp đến xâm phạm quốc gia của con. Nếu 

đấu  tranh  với  họ  thì  sát  hại  thương  tổn  rất  nhiều.  Là  một  Phật  tử,  tâm  con 

thật là bất nhẫn! Nếu không chiến đấu thì quốc gia sẽ bị diệt vong. Tâm của 

người làm chủ quốc gia có chỗ không yên. Kính bạch tôn sư! Con đang tấn 

thối lưỡng nan, không biết làm thế nào cho đúng, chỉ đến trước tôn sư nhất 

tâm quy mạng, xin quyết định cho con! 

Cầu Na Bạt Ðà La pháp sư thản nhiên đáp: “Kẻ địch đã xâm phạm quốc gia, 

biện  pháp  duy  nhất  là  phải  kháng  cự.  Nhưng  lúc  đại  vương  khởi  binh  giao 

chiến,  quyết  đừng  khởi  ác  niệm,  mà  cần  phải  giữ  gìn  tâm  từ  bi  lân  mẫn, 

thương hại kẻ địch”. 



Quốc vương lãnh lời chỉ giáo của Pháp Sư, thống lãnh hùng binh giao chiến 

với địch. Hai bên giao phong, kẻ địch quy hàng. 

Ðây thật là dụng binh nhân nghĩa. Theo đúng tinh thần này thì đi chinh phạt 

không  phải  là  không  được.  Chủ  yếu  không  phải  là  hiếu  chiến,  hiếu  sát,  thì 

trong Phật pháp vẫn không phản đối. 



* Kinh Tăng Nhứt A Hàm có chép như vầy:   

Vua Ba Tư Nặc một hôm đơn thân đến Kỳ Hoàn tịnh xá, bạch với đức Bổn 

Sư rằng: “Kính bạch Thế Tôn! Vừa rồi trong nước có đại đạo tặc nổi dậy, vì 

thế đêm hôm qua con thống lãnh đại quân thảo trừ kẻ giặc. Kết cuộc con đã 

bắt được nó, nên hiện tại con cảm thấy vô cùng hoan hỷ, nên đến đây bái yết 

Thế  Tôn.  Nếu  đêm  rồi  con  không  cử  binh  thì  không  bắt  được  giặc.  Giặc 

không bắt được, quốc gia sẽ không an, nhân dân bị thống khổ...” 

Ðức Phật nghe xong, đối với đại vương dạy rằng: “Ðúng thế! Ðúng như lời 

đại vương nói...” 



Ðức  Phật  chẳng  những  không  quở  trách  Ba  Tư  Nặc  vương  chinh  phạt  kẻ 

địch,  lại  còn  tán  thán  cho  là  việc  rất  đúng.  Do  đó,  thấy  rõ trong  Phật  pháp 

không phải là tuyệt đối không được sát sanh. Vấn đề chính là cần phải xem 

xét tình trạng sát sanh như thế nào để quyết định. 

Ðối  với  vấn  đề  này,  Du  Già  Luận  Bồ  Tát  giới  bổn  có  nói  rất  rõ  như  sau: 

“Nếu  Bồ  Tát  thấy  kẻ  cướp  hung  bạo,  tham  tàn,  giết  hại  nhiều  sanh  mạng, 

hoặc muốn giết hại bậc đại đức, Thanh Văn, Ðộc Giác, Bồ Tát, và tạo nhiều 

nghiệp vô gián. Bồ Tát thấy rồi suy nghĩ: “Nếu ta giết chúng sanh ác này sẽ 

bị đọa vào Na Lạc Ca (địa ngục), còn nếu không, nó sẽ tạo nghiệp vô gián, 

sẽ chịu đại  thống khổ.  Ta thà  giết  nó  mà  đọa Na  Lạc Ca, chứ không để  nó 

chịu kịch khổ vô gián”. 



Suy nghĩ như thế đối với chúng sanh kia, Bồ Tát sanh lòng hết sức hổ thẹn, 

do thiện tâm thương xót mà đoạn  mạng ác nhân kia. Theo nhân duyên này, 

đối  với  Bồ  Tát  giới  chẳng  những  không  hủy  phạm,  mà  lại  còn  sanh  nhiều 

công đức. 



Sự sát hại này không phải do tham tâm, không phải do sân tâm, hoàn toàn do 

tâm  đại  bi  tăng  thượng,  thuần  dùng  tâm  “đại  khổ  chúng  sanh”  (thay  thế 

chúng sanh chịu khổ) mà làm sát nghiệp. Ðối với giới Bồ Tát chẳng những 

không có chỗ vi phạm, mà còn sanh khởi công đức rất lớn. 

Bộ  Phạm  Võng  Giới  Sớ  Phát  Ẩn  của  Liên  Trì  đại  sư  cũng  nói:  “Giết  chết 

người rồi tự mình rơi lệ, suy nghĩ nhiều phen rồi sau đó hành hình, chính sát 

sanh mà thành từ bi. Sát sanh nhưng thực chẳng phải sát sanh. Với giới pháp 

không trái phạm; với ân đức cũng không tổn thương. Quốc chánh cũng như 

Phật tâm, cả hai đều vô ngại”. 



Ðây là lối sát sanh với thế pháp và Phật pháp, cả hai đều thông suốt. Ðây là 

lối sát sanh hợp tình, hợp lý biết dường nào! Sát sanh như thế rốt ráo có gì 

không được!  Cần phải sát sanh  mà không  sát, đây  mới  là điều không được 

bỏ  qua.  Không  nên  sát  sanh  mà  sát  sanh,  đấy  là  do  nhẫn  tâm,  khoái  ý  mà 

làm, là thuộc về tội ác! 



Có  nghiệp  nhân  như  thế,  tất  phải  bị  chiêu  cảm  lấy  quả  khổ.  Chánh  báo  là 

phải đọa vào tam ác đạo; dư báo là phải thọ quả báo đoản mạng cùng nhiều 

tật bệnh trong nhân đạo. Phân biệt rõ hơn thì:   

- Sát sanh thượng phẩm, đọa vào địa ngục. 

- Sát sanh trung phẩm, đọa làm súc sanh. 

- Sát sanh hạ phẩm, thọ khổ ngạ quỷ. 



Có  chỗ  nói  tội  sát  sanh  căn  cứ  vào  ba  phẩm  chúng  sanh  thì  phân  biệt  như 

vậy. Có chỗ luận sát tâm mạnh hay yếu mà phân biệt. Có chỗ ước về sự quan 

hệ  ân  cầm  sám  hối  mà  phân  biệt,  như  tạo  tội  sát  sanh  về  thượng  phẩm, 

nhưng  nhờ  ân  cần  khẩn  thiết  sám  hối  tội  lỗi  mà  chuyển  thành  tội  nghiệp 

trung  phẩm,  hạ  phẩm.  Có  người  tạo  tội  sát  hạ  phẩm,  nhưng  vì  che  giấu  tội 

ác, bào chữa lỗi lầm, không biết hổ thẹn, mà chuyển thành tội nghiệp trung 

phẩm, thượng phẩm. 



Vì thế, đồng là tội sát sanh, do quá trình tâm lý chuyển đổi mà tội tánh thành 

khinh hay trọng sai khác. Ðiều này phàm phu chúng ta không thể biết được, 

duy có Phật  với Phật  mới thấu  rõ cùng tột. Cho  nên điều tốt nhứt  là không 

nên sát sanh! 



---o0o--- 

B.1.1.2. ÐẠO GIỚI (giới trộm cướp) 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Nhược Phật tử...” cho đến câu: “...thị Bồ Tát Ba La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu  Phật  tử  tự  mình  trộm  cướp,  bảo  người  trộm  cướp,  phương  tiện  trộm 

cướp nhẫn đến dùng bùa chú trộm cướp. Nhân trộm cướp, duyên trộm cướp, 

cách thức trộm cướp. Tất cả các tài vật có chủ, dầu là của quỷ, thần hay kẻ 

giặc cướp, nhẫn đến một cây kim, một ngọn cỏ đều không đặng trộm cướp. 

Là Phật tử  lẽ ra phải  luôn  luôn có  lòng từ bi,  lòng  hiếu thuận, thường  giúp 

cho  mọi  người  được  phước,  được  vui;  mà  trái  lại,  trộm  cướp  tài  vật  của 

người, Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Lời giảng:   

Phật pháp phân biệt sanh mạng chúng sanh làm hai loại:   

-  Ngoại  sanh  mạng:  Tất  cả  y  thực,  tài  vật.  Sanh  mạng  thể  của  chúng  sanh 

được sanh tồn trên thế gian này do nhờ sự duy trì của y thực, tài vật. Chúng 

ta thử nghĩ một người sống ở đời này nếu không có sự tư trợ của vật chất thì 

làm sao sanh tồn được? Nên bất cứ ai  muốn sanh mạng của  mình sanh tồn, 

phải  nhờ sự  duy  trì,  nuôi sống của  vật chất. Cho  nên sát sanh  là  giải quyết 

lấy nội sanh mạng của chúng sanh, trộm cắp là đoạt lấy ngoại sanh mạng của 

chúng sanh. 



Lại nữa, nhân sinh từ mai đến chiều bận rộn, cực nhọc để làm gì? Ðều vì vấn 

đề cơm ăn, áo mặc; nhưng suốt đời bôn ba vì áo mặc, cơm ăn để làm chi? 

Ðể duy trì sanh  mạng. Vì  nếu không có  y  thực, tài  vật  v.v... thì sanh  mạng 

không thể sống còn. Vì  thế, y  thực, tài  vật của  người  mình không  nên đoạt 

lấy.  Nếu  trộm  cắp  hết  tài  vật  của  người  khác  khiến  cho  sự  sanh  sống  của 

người ấy trở  thành  vấn đề  nan  giải, không khác chi  gián tiếp đoạt  nội sanh 

mạng của người. 

Trong Trí Ðộ Luận, quyển 13, Tổ Long Thọ thuyết minh:   

Nhất thiết chư chúng sanh, 

Y thực dĩ tự hoạt. 

Nhược kiếp, nhược đoạt thủ, 

Tức vi kiếp đoạt mạng. 

Dịch:   

Tất cả chúng sanh trên thế gian, 

Nương nhờ áo cơm mà sống còn. 

Nếu như cướp đoạt lấy của người, 

Tức là cướp đoạt sanh mạng người. 

Vì trạng huống này, nên làm người, lẽ đương nhiên không được trộm lấy của 

người. Nếu trộm lấy là phạm giới. 

Nhưng thế nào trộm cắp? 

Trong  giới  luật  nói:  Không  cho  mà  tự  lấy  gọi  là  trộm  cắp.  Tức  là  người 

không có tâm đem tài vật ấy cho mình mà mình tự tiện lấy đi, gọi là “không 

cho mà tự lấy”. 



Không cho mà lấy có những loại như sau:   

-  Kiếp  thủ  (cướp  lấy):  dùng  sức  lực  đoạt  tài  vật  của  người  một  cách  trắng 

trợn, công khai, không cần chủ của tài vật ấy bằng lòng cho hay không, cứ tự 

tiện theo ý của mình, đoạt tài vật của người đem đi. Như thế gian thường nói 

những kẻ cường đạo, tự ỷ quyền thế đem những hung cụ vào nhà người, như 

chĩa  súng  vào  ngực,  đóng  đinh  vào  tai  v.v...  rồi  tự  ý  lấy  ngang  của  người 

đem đi. 



- Hậu  thủ  (trộm  lấy):  tránh  né tai  mắt của  chủ  vật,  lúc chủ  vật không để  ý, 

thừa dịp lấy im lặng rồi đem đi, như trên báo chí hằng ngày thường đăng tải. 

Chẳng hạn, ngày Chủ Nhật, gia đình nào đó có duyên sự phải đi ra ngoài để 

giải trí hay xem hát, mấy chú tiểu đạo tặc thừa dịp trong nhà không ai, yên 

lặng lủi vào nhà người, bẻ khóa, mở tủ, đập rương, lấy đồ vật của người đem 

đi. Ðó là loại thâu thủ thứ hai này. 



-  Hách  thủ  (dọa  lấy):  biết  một  người  nào  đó  có  điều  gì  bí  ẩn,  dùng  cớ  này 

làm thủ đoạn uy hiếp đối phương, dọa nạt lấy của tiền, công khai bảo rằng: 

“Nếu anh không muốn tôi chỉ vạch việc xấu của anh, hãy mau mau đem tiền 

của ra, nếu không anh sẽ biết v.v...” Bấy giờ, người bị uy hiếp kia suy nghĩ: 

“Mình  thật  có  việc  không  thể  nói  với  người”.  Vì  không  muốn  người  này 

đem  sự tình  ấy  rao  bán,  nói  với  bất  cứ  ai,  nên  phải  nhẫn  chịu  đưa  số  vàng 

bạc theo yêu sách để được yên ổn. Ðây là loại hách thủ. 



- Phiến thủ (dối gạt mà lấy): Chữ Phiến thường gọi là “biến”, là dùng những 

phương pháp dối gạt người để lấy tiền của mang đi. Khi người chủ phát giác 

biết đã bị lừa gạt thì tiền của đã mất rồi. Tình trạng này có thể nói rằng hiện 

tại đâu đâu cũng có. 

Tóm lại:   

Giới trộm cắp này rất dễ bị phạm, nên Hoằng Nhất luật sư nói: “Theo ý tôi 

suy nghĩ kỹ, ở trong năm giới, khó giữ gìn nhất không chi hơn trộm cắp”. 

Thông thường mọi người cho giới trộm cắp không dễ phạm, nhưng Luật Sư 

lại  nhận  là  một  thứ  giới  khó  giữ  vô  cùng,  chứng  tỏ  ai  ai  cũng  đều  có  thể 

phạm giới này. 

* Xin nêu một vài câu chuyện để làm lệ rõ ràng:   

- Như chuyện nhỏ mọn là việc gởi thư. Viết một lá thư quá dài, đương nhiên 

thư quá nặng, bưu phí phải gia bội. Ðể bớt bưu phí nên để thư ấy cuốn vào 

giấy báo hoặc tạp chí gởi đi. Ðó là chuyện rất bình thường, không có gì là tội 

lỗi. Nhưng nếu nói theo giới luật của Phật pháp, điều ấy đã phạm giới trộm 

cắp, trộm tiền của quốc gia. 



- Lại như một người phục vụ trong cơ quan, quy định mỗi ngày cấp cho năm 

tờ giấy và năm phong bì. Có một người vì sự giao tế thù ứng rộng rãi, với số 

giấy ấy không đủ dùng,  lại không  nói cho người phụ trách biết, tự tiện  yên 

lặng lấy thêm giấy và phong bì. Việc này thông thường cho là việc rất bình 

thường, vì  là của chính phủ,  lấy thêm  ít cái có  hề chi. Dĩ  nhiên  là như vậy, 

nhưng phải có sự đồng ý của người phụ trách, nếu không thì tự mình lén lấy 

xài dùng nên phạm tội trộm cắp. 



- Lại tỉ như các thương nhân mua bán, phải đóng tiền thuế là hai ngàn đồng. 

Những người rành mua bán thường có hai quyển sổ. Một để chính phủ kiểm 

tra, một lập riêng cho mình kiểm soát. Quyển dành để cho chính phủ: đem số 

thu một vạn đồng bớt còn năm ngàn đồng. Thế là tiền thuế chỉ còn một ngàn 

đồng.  Nói  theo  thế  tục,  việc  này  là  trốn  thuế.  Luận  về  Phật  pháp  thì  phạm 

giới trộm cắp của chính phủ một ngàn đồng. 

Trong xã hội có rất nhiều người tự cho mình là đứng đắn, không bao giờ lấy 

của người; nghĩa là không phạm giới trộm cắp. Nhưng cứ xem bên trên, làm 

người không phạm  giới  trộm cắp thật  là  hiếm có. Vì thế,  Hoằng Nhất  Luật 

Sư nói: “Giới trộm cắp rất khó giữ gìn”. 



Mọi người đều công nhận trộm cắp là việc không tốt, pháp luật của các quốc 

gia  trên  thế  giới  từ  xưa  đến  nay,  cả  Ðông  phương  lẫn  Tây  phương  đều 

nghiêm cấm nhân dân việc trộm cắp. Dù lén trộm hay công khai cướp đoạt, 

đều vi phạm pháp luật quốc gia và bị trừng trị. 

Trong Phật pháp, bất luận Ðại Thừa hay Tiểu Thừa, từ tại gia đến xuất gia, 

đều chế định giới trộm cắp và đều phán vào trọng tội. 



Tại sao Phật pháp cùng thế pháp đều ngăn cấm việc trộm cắp như thế? Mọi 

người  trên  thế  gian  đều  hết  sức  yêu  quý  của  tiền,  vàng  ngọc,  châu  báu... 

không  bao  giờ  muốn  kẻ  khác  lấy  đi.  Với  những  người  xem  nhẹ  tài  vật  thì 

không  nói  chi.  Còn  với  những  người  quá  xem  trọng  tài  vật,  nếu  có  người 

dùng thủ đoạn không chánh đáng trộm mất tài vật, nhất là những vật quá yêu 

tiếc, thì có thể vì đó bỏ ăn, mất ngủ, thậm chí bệnh liệt giường, sầu khổ suốt 

đời. Như thế thì đâu thể nào xem nhẹ việc trộm cắp là không trọng và phạm 

giới trộm cắp không phải là trọng tội. 

Trong Phật pháp, hành giả Bồ Tát chí hướng ở nơi giáo hóa chúng sanh, với 

phương tiện tối  thắng  là  Bố Thí,  nên pháp  Lục Ðộ  Tứ Nhiếp  21 đều  lấy  Bố 

Thí làm đầu. 



Bố  thí  là  đem  tài  vật  của  mình  cấp  phát  cho  chúng  sanh,  giúp  cho  chúng 

sanh  giải  trừ  những  khó  khăn  về  sinh  hoạt  vật  chất,  khiến  cho  chúng  sanh 

phát khởi thiện tâm  và thích  gần  gũi, thân cận  với Bồ Tát. Nhờ  đó, Bồ Tát 

dần dần đem Phật pháp giáo hóa, khiến chúng sanh bước lên con đường lớn, 

xán lạn của Phật pháp. 



Trái lại, nếu chẳng những không bố thí giúp đỡ chúng sanh, lại còn trộm tài 

vật của chúng sanh, thì làm sao nhiếp hóa được chúng sanh? Lại nữa, chúng 

sanh  một khi  trông thấy  Bồ  Tát, đều không  muốn  lui tới, không  muốn  thân 

cận với Bồ Tát. Như thế, mất hẳn hạnh đại từ đại bi tế độ chúng sanh của Bồ 

Tát, trái với pháp môn lục độ tứ nhiếp của Bồ Tát cần phải tu. 



Thế nên, giới trộm cắp tuy thông thường nhưng thật hết sức trọng yếu. Nhất 

là ở lập trường Ðại Thừa Phật giáo, thì hành giả Bồ Tát lại cần phải giữ gìn 

hết sức nghiêm cẩn, không được có chút vi phạm. Nếu không thì không thể 

gánh  vác trách  nhiệm trọng đại  hóa độ chúng sanh,  và không có tư cách  gì 

được gọi là Bồ Tát. Trong kinh Lăng Nghiêm, Ðức Phật từng dạy như vầy: 

“Tâm trộm cắp không diệt trừ thì không dễ gì thoát khỏi trần lao. Dù có đa 

trí  thiền  định  hiện  tiền,  nếu  không  đoạn  trừ  trộm  cắp,  chắc  chắn  lạc  vào 

đường tà”. 



Lời Phật dạy trên ý nói: Bất luận trí huệ của người ấy cao siêu thế nào, thiền 

định của người ấy sâu như thế nào, nếu tâm trộm cắp không đoạn trừ, chẳng 

những  không  thể  ra  khỏi  trần  lao,  mà  kết  quả  chắc  chắn  lạc  vào  đường  tà, 

vĩnh viễn trầm luân trong sanh tử. 



Thử nghĩ tội trộm cắp nặng biết dường nào? Sự chướng ngại thánh đạo lớn 

biết dường nào? Vì thế nên làm người trên thế gian, đặc biệt là một hành giả 

Bồ  Tát,  quyết  phải  răn  chừa  tội  trộm  cắp,  không  được  có  chút  vi  bội.  Nếu 

không thì tuyệt đối không thể nào bước lên con đường rộng lớn quang minh 

của Bồ Tát, để thực hiện công tác hóa độ chúng sanh! 

Ðức Phật dạy nếu là Phật tử đã thọ giới Bồ Tát, bất luận là tự đạo (tự mình 

trộm cướp), giáo nhân đạo (bảo người trộm cướp), phương tiện đạo (phương 

tiện trộm cướp), chú đạo (dùng bùa chú trộm cướp)... đều là không thể được, 

vì những việc ấy đều vi phản (trái ngược) với hạnh từ bi lợi tế của Bồ Tát. 

- Tự đạo: chính tay mình trộm cắp tài vật của người đem đi. 

* Thí như có người hữu sự cần đi xa, ở nhà không có ai, bèn đem vàng bạc, 

châu  báu  gởi  cho  một  người  bạn  thân,  tin  cậy  nhất,  và  nói  rằng:  “Xin  anh 

hoan hỷ cho, vì tôi có duyên sự cần đi xa. Ở nhà không ai, nên đem những 

vật  báu  này  gởi  cho  anh,  xong  việc  tôi  sẽ  trở  lại  lấy!”  Người  bạn  sẵn  sàng 

đồng ý cho gởi. 



Nhưng  người  bạn  sau  đó  vì  kiến  tài  ám  nhãn,  khởi  tâm  tham,  muốn  chiếm 

đoạt của báu, nên khi người chủ trở về, đến lấy lại, người bằng hữu kia cực 

lực phủ nhận: “Không có bất cứ thứ gì anh gởi cho tôi, đừng nói lôi thôi!” 

Người bằng hữu chiếm được châu báu kia muốn làm việc buôn bán, nhưng 

vì  tự  mình  không  có  vốn,  lợi  dụng  ba  tấc  lưỡi  chưa  hư  nát,  sẵn  có  số  châu 

báu này, đi rủ ren mọi người vào cổ phần. Khi vàng bạc đã đến tay liền cao 

bay xa chạy. Mọi hành động trên đều thuộc về loại trộm cắp này. 



* Lại như nhiều người trong xã hội chơi hội (chơi hụi). Nếu một phần là một 

ngàn  đồng,  nếu  rủ  được  năm  mươi  phần  thì  được  năm  vạn.  Mình  làm  chủ 

hụi, gom hết rồi trốn đi. Ðây cũng là một hình thức tự trộm cắp. 

Cho  nên  vận dụng  những  thủ đoạn không  chánh đáng,  những  phương  pháp 

dối gạt để lấy tiền của đều là tự trộm cắp. 

- Giáo nhân đạo: Dùng lời nói xúi biểu người: “Nơi ấy có đồ vật gì... anh thế 

tôi đi lấy về”. Dù không phải chính tay mình tự đi lấy, nhưng đồng phạm tội 

trộm cắp. 



Nhưng có một điểm hơi sai khác: nếu tài vật lấy đem về đều thuộc về phần 

mình thì phạm căn bổn trọng tội. Còn tài vật người đi trộm lấy luôn, không 

chia  cho  mình  thì  chỉ  phạm  tội  khinh  cấu.  Vì  kẻ  trộm  kia  vốn  không  biết 

những vật ấy, nhưng vì do mình bảo họ đi lấy, nên dù tài vật không thuộc về 

mình, cũng phải gánh lấy tội xúi biểu. 



Lại  còn  như  miệng  không  bảo  người  đi  lấy,  nhưng  dùng  tay  ra  dấu,  trên 

tướng ám chỉ cho biết để người đi trộm, đều là tội xúi biểu. 

- Phương tiện đạo: Vốn không có tâm trộm của người, nhưng bỗng nhiên tài 

vật ở trước  mặt  mình,  lại không ai  thấy biết  nên không  ngần  ngại,  nhân cơ 

hội  đó  làm  phương  tiện  lấy  tài  vật  bỏ  túi,  hay  cất  giấu  nơi  khác,  không  ai 

biết. Tục ngữ có câu rằng: “Thuận thủ khiên dương, bất vi thâu” (thuận tay 

dắt  dê  không  phải  là  trộm  cắp).  Với  thế  tục  cho  là  không  phải  trộm  cắp, 

nhưng trong Phật pháp cũng là phạm tội phương tiện trộm cắp. 



- Chú đạo: dùng những chú thuật cướp tài vật của người. Tương truyền ở Ấn 

Ðộ có thứ ác chú. Ác chú sư sau khi niệm chú ấy sẽ lấy tiền của kẻ khác về 

cho mình. Hoặc niệm ác chú kêu gọi quỷ thần đến, để sai khiến quỷ thần đi 

trộm  lấy tài  vật  mình  muốn đem  về. Ðấy  là dùng  những bùa chú trộm cắp. 

Ðối với người thường làm việc này đã là tội rất nặng. 

Nếu như Phật tử, nhất là hàng xuất gia mà đi làm cống đầu cho người, ấy là 

tội nhơn trong Phật pháp. Tỳ kheo sống theo lối tà mạng, vì người làm cống 

đầu,  trong  Phật  pháp  tuyệt  đối  không  thể  được,  cần  phải  ly  khai  thật  xa, 

không  nên  xem  là  người trong Phật  pháp, vì  là  một thứ dùng bùa chú trộm 

cắp, một trong các thứ trộm cắp. 

Trong giới Sát Sanh có tán thán sát và tùy hỷ sát, giới trộm cắp vì sao không 

có hai thứ ấy? 



Vì sát sanh nếu đủ sức thì làm một mình. Nếu một người không làm được thì 

vài người thương lượng hợp tác nhau làm, nhưng với trộm cắp thì riêng âm 

thầm tính mưu kế mà làm, không muốn một người nào hay biết. Cho nên tội 

trộm cắp lúc nào cũng bị sự khiển trách của các nhân sĩ trong xã hội, không 

bao giờ được mọi người tán thán. 



Tán thán đã không có thì tùy hỷ cũng không có, nên trong kinh văn không đề 

cập  đến  hai  loại  ấy.  Tuy  nhiên,  hai  thứ  này  hàm  nhiếp  trong  phương  tiện 

trộm cắp; vì tán thán và tùy hỷ không phải chính thức trộm cắp, cũng không 

thể  tán  thán  hoặc  tùy  hỷ  việc  trộm  cắp  của  người  một  cách  công  khai,  nên 

liệt vào trong phương tiện trộm cắp. 

Kết thành việc trộm cắp cần phải đầy đủ các điều kiện. Nếu chỉ có nhân trộm 

cắp mà không có duyên trộm cắp, vẫn không thành việc trộm cắp, cần phải 

đủ  nhân duyên  hòa  hợp. Nhưng  nếu không có phương pháp trộm cắp (cách 

thức)  vẫn  không  thành  trộm  cắp.  Cần  phải  đủ  ba  yếu  tố  trên  mới  thành 

nghiệp trộm cắp, tổng cộng thành bốn thứ được phân biệt như sau:   



- Ðạo nhân (nhân trộm cắp): Do chủng tử tham lam, trộm cắp thành thục từ 

vô  thỉ.  Hiện  tại  nội  tâm  khởi  một  niệm  trộm  cắp  làm  nhân,  đã  có  nhân  rồi 

mới tiến hành việc trộm cắp. 



- Ðạo duyên (duyên trộm cắp): những tài vật quý báu mình rất ưa thích hiện 

bày trước mắt, dụ dỗ, dẫn dắt mình đến sự trộm lấy của người. 



-  Ðạo  pháp  (phương  tiện  trộm  cắp):  khi  làm  việc  trộm  cắp,  phải  tính  toán 

khéo léo, lập mưu bày kế, hoặc bẻ khóa, hoặc trèo tường nhảy vào, hoặc leo 

lên nóc nhà nhảy xuống, hoặc đào hầm bò vào. Khi vào được trong nhà thì 

cạy rương, mở tủ v.v... Ðấy là những cách thức trộm cướp. 



- Ðạo nghiệp (nghiệp trộm cướp): do đầy  đủ ba điều kiện trên, tiến đến  lấy 

sự tài vật của người, khiến tài vật kia ly khai khỏi khổ chủ, hoàn thành việc 

trộm cướp, ấy là nghiệp trộm cướp. 



Nếu  luận  về  ba  chướng  thì  đầu  tiên  do  chủng  tử  tham  lam  trộm  cướp  mà 

sanh khởi ý niệm trộm cướp. Ðó là Phiền Não Chướng. Khi hoàn thành việc 

trộm cướp, gọi là Nghiệp Chướng. Do phiền não chướng và nghiệp chướng 

chiêu cảm quả khổ trong tam ác đạo đời vị lai, ấy là Báo Chướng. 

Như thế thấy rõ, chẳng những sát sanh tạo thành sự thọ khổ trong luân hồi, 

trong sanh tử, mà trộm cướp cũng đồng khiến cho chúng sanh sanh tử không 

dứt. 

Nếu  không  trộm  cắp  thì  không  tạo  thành  tội  trộm  cắp  cực  trọng  và  không 

chiêu cảm quả khổ trong tam ác đạo. Cho nên răn ngừa tội trộm cắp là một 

sự kiện trọng yếu. 

Chẳng những tài vật của nhân dân không được trộm lấy, mà bất cứ tài vật có 

chủ  nào,  dù  là  tài  vật  của  quỷ  thần,  của  giặc  cướp,  một  vật  dù  nhỏ  bé  như 

cây kim, ngọn cỏ, cũng không được cố ý trộm cắp. 

Tài vật của quỷ thần là những đồ cúng trong miễu quỷ thần, đều không được 

trộm lấy. Vì những đồ cúng trong miễu thờ quỷ thần, tức quỷ thần làm chủ, 

hay  người  làm  chức  Từ  giữ  miễu  làm  chủ.  Phàm  những  tài  vật  có  chủ  đều 

không được phép trộm lấy. 



Tài  vật của kẻ trộm cướp  là  những thứ mà kẻ trộm  lấy được, vốn  là đồ  lấy 

trộm. Hiện tại nếu trộm lấy đồ vật của kẻ trộm cướp, tại sao nói là phạm tội 

trộm cướp? Cổ đức đối với việc này có hai lối giải thích:   

- Như tài vật của mình bị kẻ trộm lấy đi, trong tâm mình nghĩ rằng chúng đã 

mất  rồi.  Hiện  tại,  kẻ  trộm  hoàn  toàn  không  bằng  lòng  hoặc  không  nói  cho 

mình  lấy  lại,  thì  thuộc  về  tội  “không  cho  mà  lấy”.  Trường  hợp  này  căn  cứ 

vào ý tưởng mà phạm tội; nghĩa là sau khi kẻ trộm lấy đồ, tâm khởi niệm đã 

mất rồi, nếu như chưa khởi niệm ấy mà lấy lại thì không phạm tội. 

-  Ðồ  vật  của  kẻ  trộm  lấy  của  kẻ  khác,  đã  thuộc  về  sở  hữu  của  giặc  cướp. 

Hiện tại kẻ trộm hoàn toàn không có nói cho mình. Nếu mình lấy lại của kẻ 

cướp kia, ấy là giặc cướp đi lấy của giặc cướp, thuộc về tội “không cho mà 

lấy”. Cho nên lấy tài vật của kẻ cướp cũng vẫn phạm tội trộm cướp. 



---o0o--- 

 

* Về việc lấy lại tài vật của kẻ trộm cướp, Phật giáo tại Nhật Bản có một 

câu chuyện thật như thế này: 



Trong một ngôi chùa ni, vị trụ trì hiệu là An Dưỡng tỳ kheo ni. Một đêm nọ, 

có kẻ trộm lẻn vào chùa lấy mùng, mền, nệm, gối... của chùa mang đi. 

Ðêm  ấy,  An  Dưỡng  tỳ  kheo  ni  ngủ  không  có  mền  đắp,  phải  lấy  giấy  đắp. 

Nhằm tiết Ðông trời quá lạnh, ni sư run rẩy, miệng đánh bò cạp. Bấy giờ, có 

một  tiểu  ni  nghe  được,  xô  cửa  bước  vào.  Khi  vừa  vào  tới  phòng,  thấy  có 

chiếc áo ngự hàn dồn bông rơi dưới đất. Tiểu ni nhặt lên và đem đưa với ni 

sư, nói rằng: “Chiếc áo này là của kẻ trộm làm rơi lại, xin thầy hãy mặc cho 

bớt run và đỡ lạnh”. 

An Dưỡng tỳ kheo ni đáp rằng: “Ðồ vật của kẻ trộm lấy được tức là đồ của 

kẻ trộm rồi. Chúng ta là người xuất gia, không được tùy tiện dùng đồ vật của 

người đã trộm lấy. Thầy nghĩ kẻ trộm chưa đi xa, con nên mau mau mang trả 

cho nó”. 

Tiểu ni vâng lệnh, tức tốc đuổi theo kẻ trộm, giao trả chiếc áo và nói rõ lời 

Thầy mình dạy. Tên trộm nghe xong thấm thía và cảm động, liền đem toàn 

bộ đồ đã trộm trả lại cho nhà chùa. Lại đến trước mặt tỳ kheo ni An Dưỡng 

xin Ngài nhận lại đồ vật và hoan hỷ cho chú ta thành tâm sám hối. 

Tỳ kheo ni nói rằng: “Thật làm nhọc cho cậu quá! Ðồ lấy được đã gói tử tế, 

giờ lại mang giao cho chùa”. Trên nét mặt của An Dưỡng tỳ kheo ni lộ vẻ từ 

bi khoan thứ, khiến kẻ trộm vô cùng cảm động. 

Tóm lại:   

Tất cả tài vật, bất luận quý, tiện, trọng, khinh, cũng không luận là nhiều, ít, 

tốt,  xấu,  cho  đến  những  vật  nhỏ  nhất  như  một  cây  kim,  một  ngọn  cỏ  đều 

không được không cho mà lấy. Nếu trộm lấy tức là phạm giới trộm cắp, nên 

trong kinh văn nói: “Bất đắc cố đạo” (không được cố ý lấy). 

 

Tại sao không được cố ý lấy trộm? 

Trong kinh  văn, Phật dạy  như sau: “Bồ Tát ưng sanh Phật tánh,  hiếu thuận 

tâm, từ bi tâm, thường trợ nhứt thiết nhân sanh phước, sanh lạc” (Là Phật tử, 

lẽ  ra  phải  luôn  luôn  có  lòng  từ  bi,  lòng  hiếu  thuận,  thường  giúp  cho  mọi 

người được phước, được vui). 

Hai  chữ “Phật  tánh”,  bổn  Việt  văn  dịch  là  “luôn  luôn”,  ý  nói: Phật  tánh  là 

một pháp thường trụ, bất sanh bất diệt, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. 

Hành giả Bồ Tát luôn thấy biết như thế và nhận chân tất cả chúng sanh trong 

tương  lai  đều  sẽ  thành  Phật.  Bổn  phận  của  một  vị  Bồ  Tát đối  với  Phật  hết 

lòng cung kính, cúng dường còn không đủ, làm sao có thể trở lại trộm lấy tài 

vật của các Ngài? 



Nếu như trộm lấy tài vật của các Ngài (chúng sanh) tức là đồng với tội trộm 

tài  vật  của  chư  Phật,  tội  này  lớn  biết  dường  nào?  Nếu  nhìn  xa  thì  tất  cả 

chúng sanh đều sẽ thành Phật. Nếu nói gần hơn, thì tất cả chúng sanh đều là 

cha  mẹ.  Bổn  phận  làm  con  phải  sanh  tâm  hiếu  thuận,  hiếu  kính  cha  mẹ 

không hết, đâu nên trộm lấy tài vật của cha mẹ? Nếu trộm lấy tài vật của cha 

mẹ, tội ấy lớn biết chừng nào? 



Bây giờ không nói chúng sanh đều là Phật vị lai, làm cha mẹ nhiều đời nhiều 

kiếp, mà cứ xem chúng sanh là chúng sanh. Bổn phận của Bồ Tát là lấy việc 

lợi ích chúng sanh làm bổn hoài, đối với chúng sanh cần phải sanh tâm từ bi. 

Chúng sanh gặp khốn khổ khó khăn, Bồ Tát phải lo giúp đỡ, chúng sanh cần 

chi, phải vội cấp cho, không được nhẫn tâm an nhiên ngồi xem chúng sanh 

bị khổ đói khát. Như thế làm sao nỡ lấy đi tài vật của chúng sanh, nhẫn tâm 

làm cho chúng sanh  bị khổ  đói  rét? Ngoại sanh  mạng đã bị cướp đi  thì  nội 

sanh  mạng  nương  vào đâu  mà sanh tồn? Sự việc  này đâu đúng  với tư cách 

của Bồ Tát? 



Hành  giả  Bồ  Tát chân  chánh  phải  thường  giúp  cho  mọi  người  sanh  phước, 

sanh  lạc, không  nên trộm  lấy tài  vật của  người  mà  làm cho  người bị  tội, bị 

khổ (đối với sanh phước, sanh lạc mà nói). Ðây là việc tối yếu! 

Giúp cho mọi người sanh phước là khiến cho mọi người gieo trồng nhân an 

lạc; giúp cho mọi người sanh vui là khiến cho người được quả vui. Hành giả 

Bồ  Tát cần  phải  thường  an  trụ  tâm  từ bi  như  vậy,  cần  phải  thực  hành  theo 

những thiện sự như vậy, làm lợi ích cho khắp tất cả chúng sanh, khiến chúng 

sanh được an vui và giải thoát. Ðấy là hạnh từ bi tế độ của Bồ Tát cần phải 

có. 



Nếu  Bồ  Tát  trộm  cướp  tài  vật  của  người,  tức  đoạt  ngoại  sanh  mạng  của 

người, làm cho sanh sống của người bị quẫn bách, bức ngặt, là vi phạm với 

thánh giáo của Ðức Phật Ðà, cho nên nói là “không thuận”. Ðồng thời, tất cả 

chúng  sanh  đã  đều  là  cha  mẹ  nhiều  đời,  nhiều  kiếp  của  mình.  Làm  con  đã 

không phụng dưỡng cha mẹ, lại trở lại trộm lấy tài vật của cha mẹ, làm não 

hại cho cha mẹ, đâu còn tội lỗi nào nặng hơn? 



Ðứng về mặt luật pháp hay Phật pháp đều là bất hiếu. Ðã bất hiếu thì với tư 

cách làm người còn không trọn, thì đâu còn tư cách gì gọi là Bồ Tát? Vì thế, 

chỉ có kính cẩn vâng theo lời Phật dạy, mới có thể gọi là hiếu thuận. Không 

trộm  cắp  tài  vật  của  người  mới  gọi  là  từ  bi.  Làm  cho  chúng  sanh  không  bị 

nghèo cùng, thiếu thốn mới gọi là sanh phước, sanh lạc. 

Bồ  Tát vì  lợi sanh  mà  phát tâm  Bồ Ðề,  nhằm  vào khía cạnh  nào cũng  phải 

thực  hiện  Ðàn  Ba  La  Mật,  đem  hết  khả  năng  của  mình  bố  thí  cho  chúng 

sanh,  khiến  chúng  sanh  không  sợ  thiếu  thốn  về  đời  sống.  Nếu  không  thực 

hành như vậy thì trái với tinh thần nên có của Bồ Tát. 

Nếu chẳng  những không  thực  hành  như vậy  mà trở lại trộm cắp tài  vật của 

người, khiến chúng sanh bị thống khổ, nghèo thiếu, có thể nói là một tội ác 

rất lớn. Cho nên kinh văn nói: “Bồ Tát này phạm Ba La Di tội”. 

Giới trộm cắp vừa xem qua rất là đơn giản, nhưng nếu vi phạm chính là hủy 

hoại Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát. 



Việc ấy như thế nào? 

Không nên trộm mà đi trộm là phạm Nhiếp Luật Nghi Giới, cần phải huệ thí 

cho chúng sanh mà không huệ thí là phạm Nhiếp Thiện Pháp Giới. Cần phải 

nhiếp hóa chúng sanh mà không nhiếp hóa là phạm Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Cần  phải  giúp  cho  mọi  người  sanh  phước,  sanh  lạc  mà  không  giúp,  trái  lại 

trộm lấy tài vật, làm cho người sanh tội, sanh khổ, vi phạm đức hạnh của Bồ 

Tát thái quá nên kết thành tội Ba La Di. 

Ðiều  văn của  giới trộm cướp đã  giảng rõ,  nhưng còn  những  điều trọng  yếu 

cần phải nói rõ thêm:   

Căn  cứ trong  các  kinh  luận,  kết  thành  tội  trộm  cướp  phải  hội  đủ  năm  điều 

kiện, tức năm duyên, mới thật sự phạm căn bổn trọng tội. Không phải hành 

vi trộm cướp nào cũng kết thành căn bổn trọng tội. Năm duyên ấy như sau:   



1.  Thị  hữu  chủ  vật  (là  vật  có  chủ):  tài  vật  bị  trộm  đích  thực  có  chủ,  không 

phải  vật  vất  bỏ  hoặc  không  thuộc  về  bất  cứ ai.  Ðồng  là  có  chủ,  nhưng  vật 

còn được chia thành ba phẩm:   

a.  Thượng  phẩm  vật:  vật  của  Phật,  Pháp,  Hiện  Tiền  Tăng  vật,  tứ  phương 

Tăng vật, phụ mẫu - sư trưởng vật. 

+ Phật vật: Phật tử phải hiểu Phật có công đức tối thù thắng, cần phải có tâm 

chí  thành,  cung  kính  cúng  dường  Phật.  Nếu  chẳng  những  không  cung  kính 

cúng dường, lại còn trộm  tài vật của Phật, đương  nhiên  là không được. Tội 

trộm tài vật của Phật nặng hay nhẹ, trong kinh tạng có hai lối giải thích:   



- Theo kinh Niết Bàn thì chỉ mắc tội Thâu Lan Giá, còn gọi là Thâu Lan Giá 

Gia hay Tát Thâu La, không phạm trọng tội. Trung Hoa dịch là Ðại Chướng 

Thiện  Ðạo,  Ðại  Tội,  Thô  Ác...  Tội  này  là  một  trong  sáu  tụ.  Nó  là  tội  nhân 

của  hai  thiên  đầu  tiên  là  Ba  La  Di  và  Tăng  Tàn  (ở  đây  chỉ  nói  qua  tên  tội, 

không cần giải thích kỹ vì phần này thuộc về Ðại Luật Tỳ Kheo). 

Vì Phật không chấp trước ngũ sở, đối với bất cứ tài vật chi đều không xem là 

vật  sở  hữu  của  mình,  dù  bị  người  trộm  lấy,  đối  với  vật  bị  mất,  Phật  không 

bao giờ cảm thấy luyến tiếc, khổ não. Vì thế, tội của người trộm cắp không 

nặng lắm. 



- Theo  kinh  Thiện  Sanh  và  Phạm  Võng  này,  trộm  tài  vật  của  Phật  bị  ghép 

vào trọng tội. Tại sao vậy? Vì trộm của người hạ phẩm còn kết thành trọng 

tội,  Phật  là  đấng  thiên  trong  thiên,  thánh  trong  thánh,  địa  vị  của  Ngài  cao 

thượng  không  ai  sánh  bằng.  Huống  chi  là  tài  vật  của  Ngài  do  hàng  nhân 

thiên thành kính cúng dường, không vì một lý do gì được trộm lấy tài vật đó 

đem đi. Do đó, không được nói là chỉ phạm tội khinh. 



+ Pháp vật: tức chỉ Tam Tạng giáo điển, ghi chép lại ngôn giáo của Phật đã 

tuyên  thuyết,  gồm  Kinh,  Luật,  Luận.  Pháp  của  Phật  thuộc  về  Pháp  Bảo  vô 

giá.  Vì  nội  dung  trong  Tam  Tạng  giáo  điển  của  Phật  tuyên  thuyết  đều  dạy 

người  hướng  thượng,  hướng  thiện,  hướng  quang  minh,  hướng  đến  đường 

giải thoát, hướng về quả vị Bồ Ðề. 



Chẳng những trộm kinh, luật, luận là phạm tội cực trọng; mà thiêu đốt kinh, 

luật, luận cũ hư đồng như tội thiêu đốt cha mẹ mình, đều phạm tội cực trọng! 

Những  người  không  biết  việc  ấy  có  tội,  trong  khi  thiêu  đốt  cho  là  đốt  giấy 

chữ, chỉ phạm tội khinh cấu. 



Lại còn có trường hợp những người mượn kinh, luật, luận, sớ sao của người 

khác xem, có ý muốn lấy luôn không trả lại. Hoặc bên trong có chỗ hư tổn, 

không  nói  rõ  với  người  mình  mượn  kinh,  cũng  không  thay  thế  người  chủ 

quyển  kinh  để  tu  bổ  lại,  cứ  để  như  vậy,  lén  gấp  lại  rồi  đem  trả,  không  nói 

cho người chủ biết bên trong đã bị hư tổn. Trường hợp trên đều phạm tội cực 

trọng. 



Cho  nên  nếu  mượn  kinh,  luật,  luận  của  người  khác  cần  phải  đúng  kỳ  hẹn 

đem trả lại. Nếu bên trong có chỗ hư tổn, phải tìm cách tu bổ lại kỹ lưỡng; 

và đối với người chủ kinh, công khai nói rõ cho họ biết. Ðấy là đức hạnh cơ 

bản làm người cần phải có, huống chi là một Phật tử thọ Bồ Tát giới, mượn 

kinh pháp của  người  lại cố  ý chiếm đoạt  luôn,  hoặc  nội  dung bị  hư tổn  mà 

không nói rõ thì tội lỗi lớn biết dường nào! 



+  Tăng  vật:  tài  vật  của  Tăng  đoàn.  Tổ  Nam  Sơn  Luật Sư dạy  rằng:  “Trộm 

cắp  tài  vật  thông  cả  Tam  Bảo,  nhưng  riêng  tài  vật  của  chúng  tăng  thì  nặng 

nhất”.  Vì  thế,  tỳ  kheo  làm  tổn  hại  hay  thọ  dụng  tài  vật  của  chúng  tăng,  tối 

thiểu chừng một sợi lông, tức là đối với thánh phàm trong mười phương mỗi 

mỗi đều kết tội. 

Cho  nên  trong  Luật  Ngũ  Phần  nói:  “Khi  Phật  còn  tại  thế,  các  Phật  tử,  bất 

luận vương thần, sĩ thứ, đem tài vật cúng dường cho Phật, Ðức Phật đều từ 

chối  và  đáp  rằng:  -Quý  vị  nên  đem  cúng  dường  cho  chúng  tăng  sẽ  được 

phước báo lớn”. 

Theo  lời  Phật  dạy  trong  Luật,  thì  thấy  tài  vật  của  chúng  Tăng  rất  là  quý 

trọng, không nên tùy tiện tự trộm lấy. Nếu tùy vọng tâm tham lam trộm lấy 

thì tội ấy rất nặng. 



---o0o--- 

 

* Luận về việc thọ quả báo, kinh Ðại Tập có dẫn chuyện về sự thọ khổ 

của  

Long Nữ mù như sau:   

Khi  Phật  còn  tại  thế,  một  hôm  có  long  nữ  mù  đến  đầu,  mặt  đảnh  lễ  Phật, 

bạch rằng: “Kính bạch Thế Tôn! Bổn nhân địa của con (chỉ nghiệp nhân đã 

tạo đời trước), nhớ lại một lúc nọ, con đến vườn rừng của nhà chùa, lén hái 

trộm  mười  trái  Am-la  để  ăn.  Do  nhân  duyên  ác  nghiệp  ấy,  sau  khi  con  xả 

thân  người,  đọa  vào  địa  ngục,  thọ  thống  khổ  không  sao  nói  được.  Sau  khi 

thoát khỏi địa ngục, nhân ác nghiệp vẫn còn. Hôm nay con phải  mang thân 

long nữ mù này, lại bị đói khát và thường bị các thứ trùng cắn rúc  máu mủ 

trên  thân  mà  ăn.  Sự  thống  khổ  ấy  không  thể  nào  nhẫn  thọ.  Hôm  nay,  con 

nguyện quy đầu nơi Phật, nương về với Phật, mong cầu giải thoát thân thống 

khổ này”. 



Ðức Phật dạy rằng: “Này long nữ! Nghiệp nhân ấy quá nặng, kế với nghiệp 

ngũ vô gián 22. Tại sao vậy? Vì tài vật của tứ phương tăng, thường trụ tăng 

hoặc  hiện tiền tăng  là của thí chủ có tâm thành kính cúng  dường  mong cầu 

phước báo. Hoặc là hoa trái, hoặc cây trong vườn rừng, hoặc cơm cháo, thức 

ăn  uống,  cùng  thuốc  men,  giường  nệm...  tất  cả  những  vật  nhu  dụng  của 

chúng tăng, nếu tự mình lén lấy xài dùng, hoặc đem cho người quen hay bà 

con, láng giềng, cùng bạch y, tội này nặng hơn tội A Tỳ địa ngục”. 

Tiếp theo Phật nói kệ rằng:   

Thà nuốt hoàn sắt nóng cháy đỏ, 

Khiến cho trong miệng lửa phựt ra, 

Những đồ ăn uống của chúng tăng, 

Tự mình không nên riêng thọ dụng. 

Thà dùng dao bén tự cắt tóc, 

Da thịt thân mình để ăn dùng, 

Phật tử tại gia và người tục, 

Không nên ăn dùng của chúng tăng. 

Bộ  Chư  Kinh  Tập  Yếu  nói:  “Hiện  nay  kẻ  thế  tục  si  mê,  thấy  tài  vật  phước 

điền, sanh tâm tham lam cẩu thả, lấy dùng tư dưỡng cho bản thân mình, ăn 

những thức ăn uống của chúng tăng, thọ dụng hoa quả của chúng tăng, dùng 

những súc vật của chúng tăng nuôi đem về cỡi, làm việc riêng cho mình, dẫn 

dụ  nô  bộc  của  chúng  tăng  nuôi  để  sai  khiến,  mượn  tài  vật  của  chúng  tăng 

không trả,  hoặc  nương cậy quan quyền  thế lực tìm kiếm  lỗi  lầm của chúng 

tăng...” 



Dùng  những  việc  như  thế  làm  tổn  hại  chúng  tăng  không  thể  nào  kể  ra  cho 

hết được. Ðêm khuya thanh vắng, suy nghĩ đến những tội này sao khỏi rùng 

mình, sởn óc và đau lòng. 



Ở các tu  viện, gìn  giữ tài  vật của chúng tăng, không cho  người thế  tục  lấy, 

không  phải  có  tâm  xan  lẫn,  không  bố  thí  mà  chính  là  vì  thương  xót  hàng 

bạch y, sợ họ phải thọ lấy kịch khổ ở tương lai. Vì thế, đem của chúng tăng 

cho  người  thế  tục,  không  phải  chỉ  tổn  hại  cho  người  thế  tục,  mà  cũng  làm 

lụy cho người trị sự trong chùa. Do nghiệp nhơn ấy, chỗ thọ sanh ở tương lai 

đồng với người thế tục thọ khổ. 



Như Phước  Tăng  tỳ  kheo  đi  nơi  đồng  vắng,  thấy  một  đại  thọ  bị  vô  số  loài 

trùng cắn ăn hết sức ghê sợ. Lúc trở về, thầy đem chuyện ấy bạch lên Phật. 

Phật  dạy  rằng:  “Cây  đại  thọ  ấy  tiền  thân  là  một  vị  sư  trong  chùa  thời  quá 

khứ. Vô số loài trùng cắn cây ăn là người thọ dụng tài vật của chúng tăng”. 

Tội báo trộm cắp tài vật của chúng tăng thâm trọng  như thế  nên trong kinh 

Phương Ðẳng, Hoa Tụ Bồ Tát nói rằng:   

Ngũ nghịch, tứ trọng, 

Ngã diệc năng cứu   

Ðạo tăng vật giả   

Ngã sở bất cứu. 

Dịch:   

Tội ngũ nghịch, tứ trọng   


Ta có thể cứu được. 

Tội trộm cắp tài vật của chúng tăng   

Ta không thể cứu được. 

Lại kinh Ðại Tập nói: “Ðạo tăng vật giả, tội đồng ngũ nghịch” (tội trộm cắp 

tài vật của chúng tăng mang tội ngang với tội ngũ nghịch). 

Kinh  Quán  Phật  Tam  Muội  nói: “Dụng  tăng  kỳ  vật  giả,  quá  sát  bát  vạn  tứ 

thiên phụ mẫu đẳng tội” (tội dùng tài vật của chúng tăng nặng hơn tội sát hại 

tám muôn bốn ngàn cha mẹ). 

Chúng  ta  hãy  thử tưởng  tượng  xem,  tội  trộm  cắp  của  chúng  tăng  nặng  biết 

dường nào; thật là làm cho con người dù không lạnh cũng phải run. Nhưng 

cùng là tài vật của chúng tăng, nhưng mức độ phạm tội lại có sự sai biệt bất 

đồng với tài vật của hiện tiền tăng cũng như tứ phương tăng. Nhưng bất luận 

là tài vật của tăng chúng thế nào, chủ yếu là lấy trộm một vật rất nhỏ, chừng 

bằng sợi lông, cũng là phạm tội cực trọng. Việc này nếu nói rõ ra thì phiền 

toái phi thường, nên ở đây không cần nói nhiều. 

Tóm lại:   

Tài  vật  của  chúng  tăng  không  nên  trộm  lấy,  nếu  tham  lam  trộm  lấy  phải 

phạm trọng tội, Phật cũng không cứu được. 

Chúng ta tại sao lại can phạm đến những trọng tội như thế để hiện tại chính 

bản  thân  mình  bị  gác  bỏ  ra  khỏi  biển  Phật  pháp,  tương  lai  phải  bị  khổ  quả 

cực hình nơi ác đạo? 

b. Trung phẩm vật: tài vật của hữu tình, nhân loại và của thiên giới. Trộm tài 

vật trung phẩm này nếu của nhân loại là phạm trọng tội. Nếu của chư thiên, 

chỉ phạm tội khinh cấu hoặc dù phạm trọng tội, nhưng giới thể không bị tán 

thất. 

c. Hạ phẩm vật: tài vật của quỷ thần và súc sanh. Nếu trộm lấy chỉ phạm tội 

khinh cấu, hoặc nếu là trọng tội, nhưng giới thể không mất. 

Tài vật có chủ gồm ba phẩm bất đồng đã nói trên, bên cạnh còn có một vấn 

đề cũng cần giải thích nữa, là tài vật chôn cất dưới đất, nếu trộm lấy có phạm 

tội hay không? 



Khi Phật còn tại thế, một số tỳ kheo cho rằng Phật chế định giới trộm cắp là 

chỉ  nhằm  răn  cấm  không  được  lấy  tài  vật  trên  mặt  đất,  còn  những  tài  vật 

chôn dưới  mặt đất thì không  ngăn cấm. Về sau, Ðức Phật biết được đã cực 

lực quở trách là hiểu lầm ý Phật. 



Vì tài vật chôn giấu dưới đất dường như vô chủ, nhưng thực sự là của quốc 

vương (hay thuộc về quốc gia). Nếu lấy tài vật ấy là phạm tội trộm cắp. Vì 

quyền sở hữu của  nhân dân chỉ ở trên  mặt đất, còn quyền sở hữu của quốc 

gia  luôn  cả  dưới  mặt  đất  như  mỏ  vàng,  mỏ  bạc...  nếu  đào  lấy  là  phạm  tội 

trộm của quốc gia. 



2. Hữu chủ tưởng (tưởng là vật có chủ): chia thành hai loại: tưởng có chủ và 

tưởng vật của người. Hai loại này, mỗi loại đều có sáu thứ sai khác:   

a. Loại tưởng có chủ gồm:   

- Có chủ tưởng có chủ. 

- Có chủ nghi có chủ. 

Nếu trộm lấy tài vật như thế thành trọng tội. 

- Không chủ tưởng có chủ. 

- Không chủ nghi có chủ. 

Nếu trộm lấy tài vật như thế thành tội khinh cấu. 

- Có chủ tưởng có chủ. 

- Không chủ tưởng không chủ. 

Nếu lấy tài vật như thế hoàn toàn không phạm tội. 

b. Loại tưởng vật của người gồm:   

- Vật của người tưởng vật của người. 

- Vật của người nghi là vật của người. 

Nếu trộm lấy tài vật ấy thì phạm trọng tội. 

- Vật của người tưởng là vật của phi nhơn. 

- Vật của người nghi là vật của phi nhơn. 

- Vật của phi nhơn tưởng là vật của người. 

- Vật của phi nhơn tưởng là vật của phi nhơn. 

Nếu trộm lấy những tài vật như thế sẽ phạm tội khinh cấu. 

Tội trộm cướp hoặc khinh hay trọng, có tội cùng không, hoàn toàn do tưởng 

nghĩ của kẻ trộm đối với tài vật lúc ấy như thế nào mà định tội; không phải 

căn cứ vào một mặt rồi đều phán vào tội Trọng mà không phân biệt rõ ràng. 



3.  Ðạo  tâm:  Chỉ  cho  khi  có  một  tâm  niệm  trộm  cắp,  lấy  trộm  tài  vật  của 

người để hoàn thành chủ nghiệp của nghiệp trộm cướp. Do có một tâm niệm 

trộm cướp, khi  lấy tài  vật của  người, không có  ý  tưởng  người  ta cho  mình, 

cũng không nghĩ là của mình, cũng không nghĩ vật ấy là đồ phấn tảo (thứ hư 

hỏng,  vất đi), không có  ý  lấy tạm  dùng sẽ trả  lại, không có  ý cho  vật ấy  là 

của người thân. Do không có những ý tưởng trên, nên thành chủ nghiệp trộm 

cắp. 



4. Trị ngũ tiền: Lấy tài vật giá trị cao, nhiều tiền mới phán vào tội Ba La Di. 

Luật Ngũ Phần nói: “Luật pháp của nước Ma Kiệt Ðề thời vua A Xà Thế chế 

định tội trộm tài vật giá đáng năm tiền trở lên thì bị tội tử hình. Về sau, đức 

Phật chế  giới tỳ kheo, tham chiếu  vào  luật quốc  gia đương thời, cũng phán 

định tỳ kheo trộm lấy tài vật năm tiền trở lên phạm Ba La Di tội. 

Ở Ấn Ðộ ngày xưa, một đồng tiền lớn bằng 16 đồng tiền nhỏ. Còn ở Trung 

Hoa kia, dù trộm  lấy  năm tiền  hay  tài  vật  đáng  giá  năm tiền, đều kết thành 

trọng tội. Nếu trộm từ bốn tiền trở xuống, chỉ phạm tội khinh. Dù kết thành 

tội trọng, nhưng giới thể cũng không bị mất. 

Trường  hợp  mỗi  lần trộm tài  vật không tới  năm  tiền, nhưng  hai ba  lần  mới 

được  năm  tiền  thì  phạm  tội  khinh  hay  trọng?  Ðiều  này  cần  phải  xem  xét  ý 

niệm kẻ trộm khi ấy mà quyết đoán: nếu cố tâm đi trộm nhiều lần cho đến số 

năm tiền thì phạm tội trọng. 

Nếu  kẻ  trộm  không  có  ý  tương  tục,  thì  cứ  mỗi  lần  trộm,  một  lần  kết  tội 

khinh. Mười  lần trộm, kết tội khinh  mười  lần. Còn thêm  một  vấn đề nữa là 

tùy địa phương  mà tài  vật  lấy được đáng  giá  năm đồng tiền  hay chưa được 

năm đồng tiền mà kết tội khinh hay trọng. Thí dụ như một vật ở Tân Gia Ba 

giá  đáng  năm  tiền  hay  hơn  năm  tiền,  nhưng  ở  Kiết  Long  Ba  lại  không  đến 

năm  tiền.  Việc  nầy  cần  phải  xem  xét  giá  trị  đồ  vật  ở  nơi  trộm  mà  luận  tội. 

Như vật bị trộm ở Tân Gia Ba đáng năm tiền hay hơn năm tiền thì kết thành 

trọng tội, nhưng có thể đem dùng ở Kiết Long Ba thì vật ấy không đến năm 

tiền. 



5. Cử ly bổn xứ (lấy đem đi khỏi chỗ cũ): Nói vật của người cất giấu tại một 

nơi, kẻ trộm đem vật ấy ra khỏi nơi người chủ cất giấu. Bất luận tự mình di 

động vật, bảo người di động, phương tiện di động, dùng chú thuật di động. 



Lúc tài vật ly khai khỏi chỗ cũ thì thành tội trộm cắp. 

Trường hợp mượn tiền bạc hay tài vật của người, về sau chối nợ không chịu 

trả. Nếu người chủ nợ chưa có ý không đòi, tâm họ còn hy vọng người mượn 

sẽ trả đủ số tiền  mượn cho  mình thì  vẫn  không kết thành  tội trộm cắp.  Khi 

nào chủ nợ thấy tuyệt vọng không đòi được nữa, quyết định bỏ số nợ ấy, thì 

người mượn phạm tội trộm cắp. 



Như trường hợp có người bạn thân đem tiền của, vàng bạc, châu báu gởi cho 

mình;  về  sau  mình  phủ  nhận  là  chưa  từng  nhận  đồ  của  người  gởi.  Không 

phải  mới  phủ  nhận  một  lần  liền  bị  kết  tội,  tại  sao  vậy?  Vì  người  chủ  kia 

không bao giờ bỏ tài vật một cách dễ dàng, mà nhất định dùng nhiều phương 

pháp,  hoặc  đối  với  người  kia  nói  rõ  ngày  tháng  đã  trải  qua  trong  thời  gian 

gởi tài vật, hoặc nói nhân duyên hai người là thân hữu với nhau để hy vọng 

người kia trả lại. 



Ðến khi người chủ tài vật tuyệt vọng, không còn hy vọng đòi được và có  ý 

tưởng bỏ của. Khi ấy, người chiếm đoạt tài bảo kia mới đầy đủ nhân duyên 

kết thành tội trộm cắp. Ðến như những hàng hóa hay tài vật phải đóng thuế 

mà qua mắt nhân viên kiểm tra chính phủ, khi đạt được mục đích trốn thuế 

mới kết thành tội trộm cắp. 



Trường  hợp  sai  bảo  người  trộm  cắp,  nếu  bảo  người  đến  nơi  ấy  lấy  vật  ấy 

đem về. Nhưng người nhận lời sai bảo lại đi đến nơi khác, lấy vật khác đem 

về, thì  người đi  trộm  đem  về kia phạm tội trộm cắp, còn  người sai bảo chỉ 

mang tội phương tiện trộm cắp. 

Trường hợp người sai bảo đi lấy tài vật, tiền bạc, cố tâm có ý trộm cắp, còn 

người nhận lời sai bảo kia vô tâm, cho rằng chỉ theo lời sai bảo, cần lấy đồ 

vật, tiền bạc... đem về. Khi tài vật ly khai khỏi chỗ của người chủ cất giấu, 

thì người sai bảo kẻ đi lấy phạm tội trọng, còn người nhận lời sai bảo không 

phạm tội. 



Trường hợp trái lại, nếu người bảo đi lấy tiền bạc, đồ vật không có tâm trộm 

cắp,  nhưng  người  được  bảo  đi  lấy  lại  có  tâm  trộm  cắp;  lúc  tài  vật  ly  khai 

khỏi chỗ của  người chủ cất giữ thì  người  lấy phạm trọng tội, còn  người sai 

bảo đi hoàn toàn không phạm tội. 



Lại còn trường  hợp  người sai bảo đi, bổn ý  muốn  người  mình sai bảo trộm 

lấy tài vật đáng giá năm tiền, nhưng người kia lại đi lấy tài vật không đủ số 

năm  tiền  mà  chỉ  bốn  tiền  trở  xuống.  Trường  hợp  này,  cả  hai  đều  chỉ  kết 

thành tội khinh cấu mà thôi. Trái lại, nếu bảo người đi trộm lấy đồ vật, bổn ý 

người sai bảo muốn lấy chừng bốn tiền trở xuống, nhưng người nhận lời sai 

bảo lại trộm lấy tài vật đáng giá năm tiền trở lên. Trường hợp này, người sai 

bảo chỉ bị kết tội khinh cấu, còn người đi lấy phạm trọng tội. 



Lại nữa, nếu người bảo đi lấy tài vật, bổn ý không định nhiều ít, năm tiền trở 

lên  hay  bốn  tiền  trở  xuống...  Người  đi  lấy  trong  tâm  mù  mờ,  trộm  tài  vật 

đem về. Trường hợp này kết tội cách nào? Phải xem xét giá trị tài vật ấy mà 

quyết định:   

- Nếu giá đáng năm tiền trở lên thì cả hai đều mang tội trọng. 

- Nếu giá đáng bốn tiền trở xuống thì cả hai chỉ bị kết tội khinh cấu. 

Còn có trường hợp cả hai người đi lấy món đồ trị giá năm tiền trở lên, nhưng 

khi chia,  mỗi  người chỉ  nhận được phân  nửa, nghĩa  là không đến  năm tiền. 

Trường  hợp này  lẽ ra không phạm tội,  nhưng  vì  lúc tài  vật  ly khai khỏi địa 

phương cất giữ, giá đáng năm tiền hay hơn, nên cả hai đều phạm tội trọng. 

Hoặc  giả  có  trường  hợp  chỉ  bảo  cho  người  đi  lấy  vật  ấy,  nhưng  tự  mình 

không có ý lấy một phần nào trong số đó, thì người dạy bảo này không phạm 

tội trọng. Nhưng nếu lúc người nhận lời sai bảo lấy tài vật ly khai khỏi chỗ 

cũ  đem  về,  người  sai  bảo  nhận  một  phần  do  người  đi  trộm  chia  cho.  Nếu 

người  sai  bảo  biết  rõ  đồ  vật  là  do  trộm  cắp  đem  về  mà  vẫn  tiếp  thọ,  thì 

không  tránh  khỏi  tội  trộm  cắp.  Nếu  người  ấy  hoàn  toàn  không  biết  đồ  vật 

vốn là do trộm cắp đem về, tưởng lầm là của người tặng cho mình thì dù có 

nhận cũng không tội. 



Theo sự phân biệt trên, chúng ta thấy trộm cướp có nhiều tội khác  nhau  và 

rất  vi  tế.  Nếu  không  lưu  tâm,  chỉ  một  chút  cũng  có  thể  phạm  giới  rồi.  Thế 

nên, chúng ta là Phật tử, nhất là một vị Ðại Thừa Bồ Tát, đối với giới trộm 

cướp này cần phải đặc biệt lưu ý một cách nghiêm cẩn. 



Vậy phải làm thế nào để không phạm tội trộm cắp? 

Trong  Luật  dạy  chúng  ta  thế  này:  Nếu  trong  tâm  nhận  là  người  khác  cho 

mình, hoặc xem đồ vật hay tiền bạc ấy là của mình, hoặc cho là vật phấn tảo 

người khác không cần dùng, vất bỏ, hoặc lấy đồ vật hay tiền bạc có ý nghĩ là 

của thân  hữu, tạm dùng sau  này sẽ trả  lại, hoặc  vì bệnh  loạn tâm cuồng  trí, 

không biết là đồ vật, tiền bạc của người. Những trường hợp trên không phạm 

giới trộm. 



Trộm cướp cũng đồng với sát sanh. Có khi Bồ Tát có thể từ trong tay người 

khác cướp đoạt tài vật lại. Việc này Ấn Thuận Luật Sư trong Phật Pháp Khái 

Niệm có thuyết minh:   

“Trộm cướp và sát sanh vẫn tương đồng. Bất luận là quốc vương, tể tướng, 

đại  thần  hay  thường  dân,  nếu  có  người  cướp  tài  vật  một  cách  phi  pháp,  thì 

Bồ  Tát  không  ngần  ngại  truất  phế,  lật  đổ  quyền  vị  của  các  quốc  vương,  tể 

tướng,  chủ  tụ  lạc  hay  thường  dân  ấy...  Với  khả  năng  của  mình,  vị  Bồ  Tát 

đoạt lại tài vật từ trong tay kẻ cướp đoạt đem trả lại cho người bị cướp đoạt. 

Ðây là việc cần phải thực hiện, không thể bỏ qua. Ðối với kẻ cướp đoạt kia, 

việc làm này của Bồ Tát cũng là một thiện hạnh. Vì nếu để cho họ thọ dụng 

tài  vật đã cướp đoạt  một cách phi pháp, tức  là  gia thêm  tội ác cho  họ càng 

sâu. Cướp đoạt lại là cứu tế cho họ. 



Trong tâm Bồ Tát hoàn toàn không có tâm niệm giận ghét như đối với cừu 

thù, mà vẫn phải có tâm từ bi, lân mẫn với những kẻ ác ấy hơn người lương 

thiện. Nếu làm như vậy mà những người ấy vẫn không lìa bỏ những hành vi 

tội ác, cứ buông lung cướp đoạt tài vật của người một cách phi pháp, Bồ Tát 

cần  phải  dùng  tinh  thần  “ngã  bất  nhập  địa  ngục,  thùy  nhập  địa  ngục”  (ta 

không  vào  địa  ngục  thì  ai  vào  địa  ngục).  Ðã  có  tinh  thần  như  vậy,  đối  với 

người hành động phi pháp trên, cứ giết họ hay đoạt tài vật trở lại!” 



Vấn đề này, Du Già Luận Bồ Tát Giới Bổn nói rất rõ ràng như sau:   

“Nếu chư Bồ Tát khi thấy kẻ cường đạo hay bọn trộm cướp đoạt lấy tài vật 

của người khác hoặc của tăng già hay tháp Phật. Kẻ cường đạo kia ngoan cố 

buông  lung,  tùy  tình  tự  ý  thọ  dụng  những  tài  vật  đã  cướp  đoạt  ấy.  Buông 

lung thọ dụng tài vật của Tam Bảo mà không biết tội ấy rất nặng, tương lai 

sẽ thọ khổ trong ác thú trải qua nhiều kiếp. 



Bồ Tát thấy thế, đối  với kẻ  giặc cướp ấy  sanh  khởi tâm  lân  mẫn thâm  sâu, 

muốn  làm  lợi  ích  an  lạc  cho  chúng,  tùy  theo  khả  năng  của  mình,  chọn  lấy 

một phương cách cưỡng bức mà đoạt tài vật, đừng để bọn chúng buông lung 

thọ dụng mà trong đời vị lai phải chịu lấy khổ quả bi thảm. 

Bồ Tát vì tâm lân mẫn, muốn lợi ích hữu tình mà đoạt lại tài vật. Nếu đồ vật 

ấy thuộc về tăng già thì đem trả cho tăng già; thuộc về tháp Phật đem trả lại 

tháp Phật; là tài vật của thường dân, trả lại cho thường dân. Riêng mình, một 

vật rất nhỏ như sợi tơ, sợi tóc đều không tâm ham muốn. 



Bồ Tát vận dụng khả năng, tự mình có sức mạnh đoạt lại tài vật đem trả lại 

chỗ cũ, do tâm lân mẫn đối với hữu tình, vị Bồ Tát đó chẳng những không vi 

phạm  tội  mà  lại  còn  sanh  nhiều  công  đức.  Nếu  đối  với  tài  vật  đã  đoạt  lại, 

sanh  khởi  tâm  tham,  dù  một  vật  nhỏ  như  sợi  tơ,  chẳng  những  không  sanh 

công đức, lại trở thành kẻ trộm cướp, đoạt lấy của cải kẻ trộm cướp  là  một 

việc tuyệt đối không được”. 



Không  nên  trộm  cướp  mà  trộm  cướp,  buông  lung  theo  vọng  tình  thọ  dụng 

quyết không nên. Ðã có nghiệp nhơn này đương nhiên phải thọ khổ quả. 

Nói về chánh báo thì đọa trong tam ác thú, chịu nhiều thống khổ. 

Nói về dư báo sau khi thoát khỏi tam ác đạo, sanh trong nhơn đạo phải chịu 

hai thứ quả báo  là bần cùng  và cộng tài  bất đắc tự tại. Nghĩa  là tài  vật trên 

thế gian thuộc về sở hữu cộng đồng của năm nhà:   

- Ác quốc vương. 

- Giặc cướp. 

- Nạn nước. 

- Nạn lửa. 

- Con bất hiếu phá của. 



Vì thế gọi  là “cộng tài bất đắc tự tại”, chứ không phải có nghĩa ai cũng có 

thể tự do thọ dụng. Nói theo Phật pháp thì tiền của dù nhiều đến đâu, không 

sớm  thì  muộn  cũng  đều  tiêu  tan,  không  thể  vĩnh  viễn  là  vật  của  mình;  nên 

tục ngữ có câu:   

Tiền tài bất hội siêu tam đại, 

Vãng vãng đệ thị cập thân nhi tận. 

Dịch:   

Tiền của không bao giờ tồn tại hơn ba đời. 

Thường thường truyền đến đời mình đã hết. 

Vì thế, theo Phật pháp, việc tích chứa tiền của giàu có chính đáng còn không 

được  khích  lệ  tán  dương,  hà  huống  làm  giàu  trộm  cướp  hoặc  do  kiến  lợi 

vong nghĩa mà được, đều là những việc nhơ bẩn và muôn ngàn tội ác. Ðức 

Phật  không  bao  giờ  tán  thán,  hứa  khả.  Nhưng  bất  hạnh  thay  cho  thế  nhân! 

Quá  yêu  tiếc  tiền  của,  chỉ  ghét  ít  chứ  không  ghét  nhiều,  vì  thế  thường  tạo 

nhiều tội ác. Họ không biết rằng: không nên tích tụ tiền của. Vì sao vậy? 

Vì đến khi ta tích tụ được nhiều tiền của thì sanh mạng của ta cũng sắp kết 

thúc. Cổ đức có hai câu răn dạy:   

Chúng sanh chỉ hận tụ vô đa, 

Cập đáo đa thời nhãn bế liễu   

Dịch:   

Một đời chỉ hận chứa không nhiều, 

Ðến khi được nhiều thì nhắm mắt. 

Khi  nhắm  mắt  chẳng  mang  được  gì  theo!  Cái  có  thể  mang  theo  chính  là 

Nghiệp, thế tại sao cứ khổ thân vì của, vì tiền mà tạo nghiệp? 

Cho  nên  làm  người,  nếu  không  trộm  lấy  của  người,  chẳng  những  đời  này 

không bỏ được tâm  tham  lam,  tật đố,  thân tâm  được an  lạc, thanh tịnh,  mà 

trong đời tương lai được phước báo đại phú, đại tài bảo, hào quý tự tại. Tiền 

của vật quý của mình, quốc vương, trộm cướp, nạn nước, nạn lửa không thể 

xâm đoạt. Vì thế, hàng Phật tử nói riêng, tất cả nhân loại nói chung, cần phải 

vâng lời Phật dạy, nghiêm cẩn trì giới không trộm cướp này cho thanh tịnh. 



---o0o--- 

B.1.1.3. DÂM GIỚI (giới dâm) 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Từ câu “Nhược Phật tử tự dâm, giáo dâm” cho đến câu: “Vô từ bi tâm dã thị 

Bồ Tát Ba La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu Phật tử tự mình dâm dục, bảo người dâm dục với tất cả phụ nữ, các loài 

cái, loài mái, cho đến thiên nữ, quỷ nữ, thần nữ, cùng phi đạo mà hành dâm 

dưới  mọi  hình  thức:  nhân  dâm  dục,  duyên  dâm  dục,  cách  thức  dâm  dục, 

nghiệp dâm dục.  Là Phật  tử, đối  với tất cả  mọi  đối tượng trên, không được 

cố  ý  dâm  dục  và  phải  có  lòng  hiếu  thuận,  cứu  độ  tất  cả  chúng  sanh,  đem 

pháp  thanh  tịnh  răn  dạy  người;  trái  lại,  không  có  tâm  từ  bi,  làm  cho  mọi 

người sanh việc dâm dục, không phân biệt súc sanh cho đến mẹ con, chị em 

trong lục thân cũng hành dâm. Phật tử này phạm Ba La Di tội. 

Lời giảng:   

Dâm tức là dâm dục, nghĩa là giữa nam nữ có tâm ái nhiễm, đắm trước với 

nhau, tức là tâm tình đối với sắc dục thiên trọng không thể xa lìa nên gọi là 

dâm sắc, là hoang dâm. 

Cổ thi  Trung Quốc có câu: “Nội tác sắc  hoang,  ngoại tác cầm  hoang”  (bên 

trong  hoang  mê theo sắc dục, bên  ngoài  làm  việc  hoang  mê theo cầm thú). 

Trong Phật pháp, dâm dục gọi là “bất tịnh hạnh”, là do ái dục làm nhiễm ô 

nội  tâm  của  chính  mình,  nên  gọi  là  “bất  tịnh”;  bằng  những  việc  làm  phi 

pháp, giới phẩm thanh tịnh, gọi là “hạnh”, bị nhiễm ô; còn gọi là “phi phạm 

hạnh”. 



Người tu học Phật pháp phải tu diệu hạnh thanh tịnh, nhưng vì làm việc giao 

cấu ô uế, bỉ ổi, hư lậu thật đáng hổ thẹn nên gọi là “phi phạm hạnh” vậy. 

Người  làm  việc  phi  phạm  hạnh,  bên  trong  làm  nhơ  thể  tánh  của  mình,  bên 

ngoài làm nhơ bẩn tâm địa của người khác. Trong kinh thường nói dâm dục 

là chánh nhân sanh tử, cội gốc luân hồi. Tại sao vậy? 

Vì cội gốc dâm dục không đoạn trừ vĩnh viễn, không mong gì thoát ly sanh 

tử  luân  hồi.  Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:  “Dâm  tâm  bất  trừ,  trần  bất  khả  xuất. 

Túng hữu đa trí, thiền định hiện tiền, như bất đoạn dâm, tất lạc ma đạo” (tâm 

dâm dục không đoạn trừ, không dễ gì ra khỏi trần lao. Dù có đa trí thiền định 

ngay hiện tại, dâm dục không đoạn tuyệt, chắc chắn lạc vào ma đạo). 

Theo  kinh  dạy  trên,  chúng  ta  thấy  đối  với  người  tu  học  Phật  pháp,  vấn  đề 

dâm  dục  rất  trọng  đại.  Những  ai  không  muốn  lặn  ngụp  trong  bể  dục,  nổi 

chìm trong sông ái, cần phải làm thế nào đoạn trừ dâm dục cho kỳ được. 



Ðây là công phu đứng đầu. 

Có  người  cho  rằng  quan  hệ  nam  nữ  chỉ  có  song  phương  đồng  ý  với  nhau, 

ngoài ra không làm tổn hại đến người khác, không làm não loạn chúng sanh, 

tại sao lại xem dâm dục quá quan trọng đến như vậy? 

Nên biết, việc dâm dục nếu chưa bị tiêm nhiễm thì thôi, khi đã bị tiêm nhiễm 

rồi thì bị nó trói cột rất chặt. Chừng ấy muốn thoát ly nó, hoặc muốn cắt đứt 

dây ái dục, thật không phải đơn giản, nên Ðại Trí Ðộ Luận của tổ Long Thọ 

dạy: “Dâm dục tuy bất não chúng sanh, hệ phược cố vi đại tội” (dâm dục dù 

không não hại chúng sanh, nhưng có sức trói cột, nên tội ác rất lớn). 

Ví như lao ngục ở thế gian, vì sợ tù nhân chạy trốn nên bắt  mỗi người phải 

mang gông vào cổ, lấy xiềng sắt còng tay chân lại. Nhưng đối với lao ngục 

sanh tử trong tam giới, gông cùm, xiềng xích tròng trói chúng sanh lại chính 

là ái dục vô hình. 



Tất cả hữu tình bị dây ái trói cột rất chắc chắn, muốn thoát ly lao ngục tam 

giới rất  là  khó. Càng rất khó! Nên trong  nhiều kinh, Ðức Phật cực  lực quở 

trách việc dâm dục không chỗ nào sót. 

Trong kinh có nói: Vào thời quá khứ có vị tiên nhân đã đắc ngũ thông, dùng 

thần thông bay vào cung vua. Các cung nga, thể nữ xúm nhau lễ bái, rờ rẫm, 

vuốt  ve.  Lúc  ấy  tiên  nhân  khởi  sanh  tâm  dục  nhiễm  khiến  thần  thông  tự 

nhiên tiêu  mất. Vì  không thể  dùng thần túc thông bay  ra khỏi  vương cung, 

tiên nhân phải đi bộ từng bước trở về thâm sơn, cùng cốc. 



Chúng  ta  thử nghĩ  tai  họa  của  dâm  dục  lớn  biết  chừng  nào!  Nên  trong  luật 

Tăng Kỳ nói: “Khả úy chi thậm vô quá nữ nhân, bại chánh hoại đức mạc bất 

do chi!” Nghĩa  là: Những  việc đáng sợ nhất không  gì  hơn  người  nữ; chánh 

pháp  bại  hoại,  đạo  đức  suy  đồi,  tất  cả  đều  do  nơi  người  nữ.  Nếu  không  tin 

hãy xem trên thế gian này nhiều việc thương phong bại đức, đâu có việc nào 

chẳng do nữ nhân mà ra. 

Cho nên dù là một chánh nhân quân tử hay dù là một cao tăng đạo đức đến 

độ nào, nếu nội tâm chưa ly dục, một mai bị nữ nhân cột trói rồi, chánh nhân 

quân tử có thể thành  hư ngụy tiểu  nhân, cao tăng đạo đức có thể thành phá 

giới tỳ kheo. Nữ nhân thế đấy, không đáng ghê sợ hay sao? 

Kinh Chánh Pháp Niệm Xứ đối với vấn đề này lại càng kêu gọi thống thiết:   

Thế gian nan đắc khổ, 

Giai do ư nữ phụ. 

Phi thiểu, phi trung niên, 

Mạc bất do thử nhân. 

Nữ nhân hoại thế gian   

Linh thiện tất diệt tận. 

Thiên trung đại hệ phược, 

Mạc quá ư nữ sắc. 

Nữ nhân phược chư thiên, 

Tương chí tam ác đạo. 

Dịch:   

Nam tử thế gian bị thống khổ, 

Ðều do bởi nơi phụ nữ, 

Không luận thiếu niên hay trung niên, 

Không ai chẳng do nguyên nhân này. 

Nữ nhân phá hoại thế gian, 

Làm cho thiện pháp tiêu diệt hết. 

Triền phược lớn nhất ở thiên giới. 

Không có gì hơn là nữ sắc, 

Nữ nhân trói cột hàng chư Thiên, 

Dẫn dắt đi vào tam ác đạo. 



Tai  hại của  nữ nhân  là  một thứ cực trọng,  lời kinh dạy ở trên có thể  nói đã 

thổ  lộ  tường  tận.  Kinh  Tạp  A  Hàm,  quyển  36  cũng  nói:  “Nữ  nhân  phạm 

hạnh cấu, nữ tắc lụy thế gian” (người nữ làm nhơ phạm hạnh, người nữ làm 

lụy thế gian). 



Tất cả tội ác tánh dục đều đem đổ cho nữ giới. Nếu nói nghiêm cẩn hơn, việc 

dâm dục đâu phải là thứ nhu yếu đơn phương của nữ giới? Tất cả nam giới 

chưa ly dục, đối với vấn đề này lại không phải là một thứ nhu cầu đồng như 

nữ giới hay sao? Tại sao trong kinh phần nhiều chỉ chuyên quở trách nữ sắc? 

Vấn  đề  này  trong  bộ  Phật  Pháp  Khái  Luận  của  Ấn  Thuận  Luật  Sư  có  nói: 

“Vì Phật pháp phần  nhiều  là  vì tỳ kheo  mà Phật  thuyết pháp, cho  nên  tánh 

dục đối với nam nữ, thiên trọng quở trách nữ sắc”. 

Lại  nói tiếp: “Kỳ thật,  nếu Ðức Phật  vì  nữ chúng  thuyết pháp thì  lại dạy  là 

‘nam nhân phạm hạnh cấu, nam tắc lụy thế gian’. 

Cả nam lẫn nữ đối với vấn đề dâm dục này đều có tâm tiêm nhiễm đắm say. 

Nên bao nhiêu tội ác có quan hệ đến tính dục, cả nam lẫn nữ phải cùng gánh 

trách  nhiệm,  không  thể  hoàn  toàn  quy  lỗi  về  cho  nữ  chúng  một  cách  đơn 

phương”. 



Vì thế cả  nam  lẫn  nữ, đối  với sự sinh  hoạt dâm  dục đều phải tiết chế  hoàn 

toàn, cho đến tuyệt đối đoạn tuyệt, không nên túng tình phóng đãng. 

Nếu  dâm dục  vô độ, buông  lung, chẳng  những  tự  mình  gặp  nhiều  việc khó 

khăn, lại phá hoại tín tâm của người đối với mình, đồng thời gây ra việc hủy 

báng cho nhiều người. Dĩ nhiên là tự mình bất lợi trước nhất. 

Trên đây là nói riêng về Phật tử tại gia, vì với kẻ xuất gia thì hoàn toàn đoạn 

tuyệt dâm dục nên không đề cập. Cổ đức dạy: “Một người hành dâm có thể 

hủy hoại thế gian, cho đến các chú thuật và việc hòa hợp các phương thuốc 

chế luyện cũng không thành. Lại có thể hủy hoại tất cả giới hạnh, thiền định, 

giải thoát và tất cả thiện căn xuất thế của tam thừa”. 



Luận Du Già nói: “Chư ái vi trung, ái dục vi tối” (trong các thứ tham ái, ái 

dục  là  thứ  nhất).  Hành  giả  tu  học  Phật  pháp,  nếu  đối  trị  ái  dục  gắt  gao,  thì 

những tham ái khác tự nhiên có thể khắc phục. Tai hại của dâm dục rất nhiều 

nói không thể hết được. Chỉ y theo các kinh, luật, luận, lược nói ba điều quá 

hoạn như sau:   



- Tợ lạc thật khổ (tợ hồ vui nhưng thực sự là khổ): Nam nữ ở đời vì sao đều 

ưa thích việc ái dục? Vì đều lầm cho ái dục là đại lạc của nhân sinh. Ðối với 

Phật  pháp,  việc  nhiễm  dục  tợ  hồ  vui,  nhưng  sự thực  là  khổ  não,  hoàn  toàn 

khổ chứ không vui. 

Giống  như một  người  mắc bệnh  ghẻ  ngứa hay  lác.  Lúc quá  ngứa  ngáy khó 

chịu,  phải  cào  gãi  không  ngớt  thật  là  khổ  não,  nhưng  người  ấy  cảm  thấy 

khoái  lạc,  dễ  chịu.  Với  người  không  mắc  bệnh,  thấy  kẻ  ấy  cào  gãi,  chẳng 

những không cho là vui, lại nhận là rất khổ. 



Cũng  thế,  người  đã  ly  dục  thấy  tính  dục  giữa  nam  nữ  hoàn  toàn  khổ  chứ 

chẳng  vui. Sự khoái  lạc của dâm dục thực sự không phải  vui, tính  nó  hoàn 

toàn  hư  ngụy.  Nhưng  nó  có  một  sức  mạnh,  có  khả  năng  dối  gạt,  mê  hoặc 

chúng sanh, khiến chúng sanh tự động tiến vào ái dục như con phi nga (thiêu 

thân) gieo mình vào lửa, để rồi bị lửa thiêu thân. 



Ðại Trí Ðộ  Luận  nói: “Xưa kia có  một dâm  nữ đến trong  miễu  Thiên Thần 

hẹn  hò  với  một  nam  nhân;  nhưng  nam  nhân  ấy  không  đến.  Dâm  nữ không 

được  toại  ý,  lửa  dục  bồng  bột  bèn  đốt  cháy  cả  miễu  Thiên  Thần”.  Như thế 

không lạ gì thế nhân bị lửa dục thiêu đốt, tất cả đều không nghĩ tưởng đến sự 

tác hại, chỉ tìm cầu ái dục cho kỳ được, quyết không thôi. Quả thật đó là lấy 

lửa tự thiêu đốt mình, không một chút gì tốt đẹp, cho nên cổ đức nói:   

Sĩ đao nhân chi mật, 

Tham độc hoa chi sắc, 

Tổn hại chư chúng sanh   

Thị ma chi ý nguyện. 

Dịch:   

Liếm chút mật trên dao bén, 

Tham sắc đẹp của hoa độc, 

Làm tổn hại chúng sanh, 

Ðấy là ý nguyện của ma. 

Sắc  dục  mới  xem  qua  dường  như  rất  đẹp,  nhưng  đụng  đến  không  được  vì 

trong ấy có chất độc. Nếu động đến nó, chắc chắn bị chất độc làm hại, có thể 

táng thân mất mạng, nên nói tợ hồ vui nhưng thật sự là khổ. 

- Tợ vị thật tai (tợ hồ thú vị nhưng thật sự là tai nạn): Thông thường thế nhân 

đối với việc dâm dục đều cảm thấy thú vị vô hạn. Một thứ tư vị rất nồng nàn. 

Nhưng  trong  Phật  pháp  lại  thấy  dâm  dục  là  một  thứ rất  nhiều  tai  hại,  hoàn 

toàn không thú vị. 

Trong  kinh  nêu  một  thí  dụ:  Những  La  Sát  nữ  lúc  mới  gặp  người  liền  thân 

thiết vô cùng. Sau khi đã thân cận với người, nó liền ăn tươi nuốt sống người 

ấy. 

Như vậy thử hỏi đối với người, La Sát nữ có thú vị gì? Là những kẻ oan gia 

đối  đầu  muốn  đến  hại  chúng  ta,  nên  tỏ  ra  vô  cùng  thân  thiết,  thương  mến 

chúng ta, để chúng ta không đề phòng; đến lúc chúng ta lọt vào trong vòng 

của họ rồi, khi phát giác được thì chúng ta đã bị họ làm hại rồi. Lúc bấy giờ, 

không có phương chi cứu vãn được nữa... 



Nên biết tai  hại của dâm  dục  như thế.  Thường đối  với  những  người có sức 

cám  dỗ,  mê  hoặc,  người  khác  rất  ưa  thích  vì  thấy  nơi  đó  thú  vị  vô  cùng. 

Nhưng  đến  lúc  người  đã  thật  tiêm  nhiễm  nó  rồi  thì  tán  thân  hoại  thể.  Ðây 

cũng chỉ là việc nhỏ. Việc lớn lao là bị nó đoạn tuyệt Pháp Thân huệ mạng, 

chẳng những làm chướng ngại khiến người không đến được cảnh an lạc Niết 

Bàn, lại còn chịu vô lượng sự thống khổ. Nên kinh Bồ Tát Tạng, quyển 10, 

nói:   

Tập cận dục thời, 

Vô ác bất tạo; 

Thọ bỉ quả thời, 

Vô khổ bất thọ. 

Dịch:   

Trong khi gần ái dục, 

Không tội ác nào chẳng tạo tác. 

Ðến khi thọ quả báo của ái dục, 

Không thống khổ nào chẳng lãnh thọ. 

Hay:   

Trong khi ái dục cận kề, 

Bao nhiêu tội ác chẳng nề tạo gây. 

Ðến khi quả báo đã đầy, 

Làm sao thoát khỏi trùng vây khổ sầu. 

Hoặc:   

Ái hà dục hải, 

Phiêu nịch vô ngạn, 

Tứ sanh chi ba, 

Trường lưu bất tuyệt, 

Nhất thiết oán hại, 

Giai tùng dục sanh. 

Dịch:   

Sông ái biển dục, 

Nổi chìm không bờ, 

Sóng lớp sanh tử, 

Chảy hoài chẳng dứt, 

Tất cả oán hại, 

Ðều từ dục sanh. 

Hay:   

Sông biển mênh mông ái dục đầy, 

Bến bờ chìm nổi ngút chân mây, 

Tử sinh lớp lớp không ngừng nghỉ, 

Oán hại đều nơi ái dục này. 

Chúng  sanh  ở  trong  đêm  dài  sanh  tử thường  cảm  thọ  những  nỗi  thống  khổ 

biệt ly, không phải đều do dâm dục mà ra hay sao? Vì thế, nói dâm dục tựa 

hồ thú vị mà thật ra nhiều tai nạn. 



- Tợ tịnh thật  uế (tợ  hồ sạch sẽ,  nhưng  thật sự ô  uế): Nhục  thân của chúng 

sanh tất cả đều toàn là những thứ bất tịnh. Dù cho tắm hết nước trong bể cả  

cũng  không  thanh  tịnh  được  mảy  may.  Vì  sanh  mạng  nhục  thể  là  do  bao 

nhiêu  xương  thịt  hợp  thành,  bên  ngoài  bọc  một  lớp  da  mỏng,  bên  trong  là 

huyết nhục, đại tiện, tiểu tiện... nhơ bẩn không kham nổi. 



Nếu  lột  lớp  da  mỏng  ra  thì  thật  hôi  thối  không  thể  chịu  được.  Còn  ở  các 

miền nhiệt đới, nếu một ngày không tắm gội thì thân thể có mùi khó chịu vô 

cùng. Việc này ai cũng biết, nhưng mọi người đều dễ bị lớp ngụy trang bên 

ngoài giả hiện dường như thanh tịnh dối gạt, khiến những hạng tầm thường 

thích  ưa  nhục  thể  thối  hôi,  nhơ  bẩn  này,  tâm  không  chút  nhàm  chán.  Ðấy 

không phải là chúng sanh quá điên đảo là gì? 



Vấn  đề  này  trong  kinh  thường  nêu  thí  dụ:  như các  con  heo  người  đời  nuôi 

dưỡng, suốt ngày đêm chúng lăn lóc trong bùn sình, phẩn tiểu bất tịnh, nhìn 

thấy rất dơ bẩn. Nhưng những con heo kia tâm chúng lại rất ưa thích, ở mãi 

trong ấy. Nếu có người muốn dắt chúng ra, chúng lại không ưa thích. Nên có 

bài tụng này:   

Nhục thân tuy bất tịnh, 

Tợ tịnh cuống ngu phu. 

Nhạo uế nhi vô yểm, 

Tợ trư nhạo ứ uế. 

Dịch:   

Với nhục thân này dù bất tịnh, 

Tợ hồ thanh tịnh gạt kẻ ngu, 

Ưa thích nhơ bẩn không biết chán, 

Nào khác loài heo thích bùn sình. 

Nhất  là  nữ  giới  vì  muốn  dối  gạt,  cám  dỗ  nam  nhân  nên  trang  điểm  dung 

nhan,  lại còn dùng  nước thơm  thoa  xức, khiến  người ta sa  vào  lưới ái tình. 

Khi  đã  vướng  vào  lưới  rồi,  thì  không  phương  gì  xé  rách  để  thoát  ly.  Nên 

trong Ðại Trí Ðộ Luận, tổ Long Thọ nói:   

Xảo sát nhân ý, 

Nữ nhân vi trí. 

Dịch:   

Khôn khéo quan sát tâm ý của người, 

Ấy là mưu trí của người nữ. 

Ở lãnh  vực  này, quả thật  nữ giới có khả  năng;  nhưng  nếu có  thể quán thân 

bất tịnh, dù thấy mỹ nhân dường như thiên nữ hay tiên nữ, cũng không bao 

giờ sanh khởi dục niệm. 

Ðức Phật dạy: “Nếu là một Phật tử đã thọ giới Bồ Tát rồi, bất luận là tự dâm 

hay giáo nhơn dâm đều vi phạm Luật Nghi Giới của Bồ Tát”. 

Ðiều ấy lược giải như sau:   

*  Tự  dâm:  tự  thân  mình  làm  hạnh  ô  uế,  tức  sự  giao  cấu  nam  nữ,  quyến 

luyến triền trược lẫn nhau. 

*  Giới  nhơn  dâm:  bảo  người  làm  hạnh  ô  uế,  khiến  sa  vào  lưới  ái  tình, 

không thể nào giải thoát. Việc tự dâm và giáo nhơn dâm ở Ðại Thừa và Tiểu 

Thừa giải thích có những điểm bất đồng. 

Thanh Văn thừa cho rằng: tự dâm phạm căn bổn trọng tội  mà thành nghiệp 

đạo.  Theo  pháp  Bồ  Tát thì  chẳng  những  tự dâm  mà  cả  giáo  nhơn  dâm  đều 

phạm căn bổn trọng tội mà thành nghiệp đạo. 

Vì vậy, Phật giáo Ðại Thừa quan niệm tự mình hay bảo người khác làm tội 

vẫn đồng nhau, không có sự sai khác khinh - trọng. Vì Bồ Tát hành Bồ Tát 

hạnh, hóa độ chúng sanh, phải đem pháp thanh tịnh dạy bảo, dẫn dắt chúng 

sanh, khiến chúng sanh đi trên con đường thanh tịnh, mới là hợp đạo lý, đâu 

nên  bảo  người  làm  hạnh  bất  tịnh?  Nếu  bảo  người  làm  hạnh  ô  uế,  khiến 

chúng  sanh  chìm  đắm  trong  sông  ái,  dĩ  nhiên  phạm  giới  luật  nghi  của  Bồ 

Tát. 

Câu “nãi chí nhất thiết nữ nhân bất đắc cố dâm” là nói đối với tất cả phụ nữ, 

không luận sang, hèn, già, trẻ, lớn, nhỏ; bất luận xấu, đẹp, thân, sơ, chủ yếu 

là nữ nhân thì không được cố ý cùng họ hành dâm. Ðối với hai chúng tại gia 

và  xuất  gia  có  sự  sai  khác.  Chúng  xuất  gia  tuyệt  đối  cấm  chỉ  hành  dâm. 

Chúng tại gia thì chỉ được chánh dâm, không được tà dâm. 

Trong bộ Thành Phật Chi Ðạo, Ấn Thuận Luật Sư thuyết minh:   

“Nếu nam nữ đồng ý được cha mẹ cùng người bảo hộ đồng ý, không trái với 

luật pháp quốc gia và trải qua hôn lễ, kết thành phu phụ. Ðây là chánh dâm, 

là yếu tố tổ hợp thành tựu gia đình, là việc cần yếu để có con cháu nối giòng, 

là việc chánh đáng không tội. 



Trái lại, nam nữ Phật tử tại gia dù hai bên đồng ý, mà trong Phật pháp cấm 

ngăn (lúc thọ Bát Quan Trai Giới), hay luật pháp quốc gia không cho phép, 

hoặc thân nhân cùng người bảo hộ không đồng ý, đều thuộc về tà dâm. Cần 

phải ngăn cấm! Việc ấy là ác hạnh, phá hoại sự hòa vui trong gia đình, nhiễu 

loạn trật tự của xã hội”. 



Tiếp  theo  xin  giải  thích  câu  “không  được  cố  ý  dâm  dục”.  Chữ “cố”  không 

phải là trường hợp bị sự cưỡng bức của kẻ bạo lực, cũng không phải vô tâm 

làm hạnh bất tịnh, mà là hữu ý khởi tâm làm việc ấy. Nghĩa là sự hành dâm 

không  phải  do  vô  tình,  lầm  lỡ;  vì  hữu  ý  dĩ  nhiên  không  phải  là  lầm  lỡ. 

Trường hợp gặp phải nạn duyên đặc biệt, bị sự cưỡng bức của kẻ ác, tự mình 

không tự chủ được nên bị người làm hạnh nhiễm ô. Trường hợp này không 

thể nói là “cố ý dâm dục”. 



Nhưng cần phân biệt là trong trường hợp bị cưỡng bức như thế, nếu nội tâm 

hoàn  toàn  không  chút  ưa  thích  thì  không  phạm  tội.  Trong  Luật  dạy,  khi  bị 

người cưỡng bức mà không có ý ưa thích là thế nào? 

Là lúc ấy cảm thấy như bị người dùng sắt nóng nung vào thân, không có một 

niệm  ưa  thích.  Nếu  lúc  ấy  có  một  niệm  ưa  thích  là  phạm  tội.  “Có  niệm  ưa 

thích”  là  thế  nào?  Là  như  đói  được  thức  ăn,  khát  gặp  nước  uống.  Cho  nên 

trong Phật pháp, trường hợp bị cưỡng bức này phân tách rất nghiêm cẩn, chu 

đáo. 



Ở  đây,  có  người  nêu  lên  một  vấn  đề  để  đàm  luận:  nước  Ấn  Ðộ  có  nói  đến 

việc dùng bùa chú để dâm dục, như trường  hợp Ma Ðăng Già nữ niệm chú 

Tiên Phạm thiên để nhiếp lấy A Nan tôn giả. Tôn Giả nhờ vào sự cứu hộ của 

đức Phật mà giữ gìn giới thân được thanh tịnh. Nhưng nếu Ma Ðăng Già nữ 

nhiếp lấy chúng sanh khác thì không thể không hoàn thành dâm sự. Tại sao 

trong kinh đây không cấm chế? 



Phải  biết  dâm  dục  tiến  hành  là  ý  muốn  của  song  phương,  không  có  gì  trở 

ngại,  nên đâu cần  gì phải dùng chú thuật  mới thành tựu  việc ưa thích? Nên 

trong kinh, đối với việc dùng bùa chú dâm dục được bỏ qua, không nói đến. 

Dâm dục sở dĩ trở thành việc dâm dục không phải là việc đơn giản, cần phải 

hội  đủ  bốn  điều  kiện:  nhân,  duyên,  pháp,  nghiệp  mới  thành  tựu  việc  dâm 

dục. Bốn điều kiện ấy lược giảng như sau:   

- Dâm nhân (nhân dâm dục): tập khí, chủng tử tham nhiễm dâm dục có sẵn 

trong  tạng  thức  từ  vô  thỉ  trở  lại.  Do  đó,  hiện  tại  mới  danh  khởi  tâm  niệm 

dâm dục. Ấy gọi là dâm nhân. 

- Dâm  duyên  (duyên  dâm  dục):  sau  khi  sanh  khởi  một  niệm  dâm  dục,  tâm 

niệm  ấy  tương  tục  không  gián  đoạn.  Bấy  giờ,  đối  với  đối  phương  lưu  tâm 

liếc  ngó, đi theo  gần  gũi, dùng  nhiều cách cho thành  việc  gặp  gỡ giữa  nam 

nữ. Ðấy gọi là dâm duyên. 

- Dâm pháp (cách thức dâm  dục): khi  hai  bên  tiếp cận  nhau, có  những thái 

độ luyến ái với nhau, như má tựa, vai kề, lại tán thán thuật ái tình cùng với 

tác dụng, phương tiện, tư cụ, pháp tắc... Ðấy gọi là dâm pháp. 

- Dâm nghiệp (nghiệp dâm dục): do ba điều kiện nhân, duyên, pháp hòa hợp. 

Bấy giờ, tùy ý khiến hai căn của đôi bên giao tiếp. Bất luận có xuất tinh hay 

không, chủ yếu là sự tiếp xúc, tiến vào chừng như hạt mè để thành tựu việc 

dâm dục. Ðấy là dâm nghiệp. 

Như giới sát sanh, trộm cắp, việc hành dâm cũng đủ ba chướng:   

- Sanh khởi một tâm niệm ham muốn dâm dục là phiền não chướng. 

- Thành tựu sự ưa muốn của việc dâm dục là nghiệp chướng. 

- Chiêu cảm lấy quả khổ trong luân hồi sanh tử là báo chướng. 



Như trước  đã  nói,  dâm  dục  là  chánh  nhân  sanh  tử,  là  cội  gốc  của  luân  hồi. 

Người tu học Phật pháp, bất luận tại gia hay xuất gia, muốn thoát ly sanh tử 

luân hồi, điều kiện tối yếu là cần phải đoạn trừ dâm dục. Nếu không đoạn trừ 

dâm dục thì ước muốn siêu thoát luân hồi là chuyện vô hy vọng. 



Nói  một cách  nghiêm  khắc  hơn, chẳng  những  với  nữ nhân trong  nhân  đạo, 

mà là đối với tất cả giống nữ, không được sanh khởi nhiễm tâm cùng với họ 

hành  hạnh  bất  tịnh,  nên  kinh  dạy:  “Nãi  chí  súc  sanh  nữ,  chư  thiên  nữ,  quỷ 

thần nữ, cập phi đạo hành dâm” (cho đến các loài cái, loài mái, thiên nữ, quỷ 

nữ,  thần  nữ  cùng  phi  đạo  mà  hành  dâm).  Nếu  có  hành  vi  ấy  đều  là  phạm 

trọng tội. 



Việc hành dâm giữa người và súc sanh cái tuy ít thấy, nhưng không phải là 

không có. Kinh Lăng Già nói: Xưa kia có một vị quốc vương vào rừng săn 

bắn,  ngựa  sợ  rong  chạy  vào  rừng  sâu.  Bấy  giờ,  quốc  vương  gặp  một  sư  tử 

cái, bèn cùng với sư tử làm hạnh bất tịnh, sau sanh ra con. 

Theo  trên,  chứng  tỏ  trên  thế  gian  này  đã  từng  có  những  việc  như  vậy.  Vì 

muốn  ngăn  chặn  nhân  vi  tế  dần  đi  đến  sự  thật,  Ðức  Phật  đặc  biệt  chế  định 

điều này để tránh việc phi pháp như vậy phát sanh. 



Lại  như chư thiên  nữ, quỷ  nữ, thần  nữ,  những  nữ tử này vốn không phải  là 

kẻ hành dâm của thế  nhân, chẳng qua có  khi các  nữ nhân ấy  hóa  hiện thân 

người,  nên  người  đời  không  biết  là  nữ  của  chư  thiên  và  quỷ  thần  nên  mới 

cùng họ sanh phát ái nhiễm. 

Tuy không phải  là  việc thông thường, nhưng đều không được đối  với thiên 

nữ, quỷ thần nữ hành dâm. Với người thế tục, thông thường việc hành dâm 

chánh thức  giữa  nam  nữ  nơi  hai căn kết  hợp, ấy  là chánh dâm.  Nếu  về phi 

đạo hành dâm đều gọi là tà dâm. 



Kinh Thiện Sanh nói: “Nếu ở phi thời, phi xứ, phi nữ, xử nữ, tha phụ, hoặc 

tự thân  mình  đều  gọi  là  hạnh tà dâm”  vì  những thứ hành dâm trên đây đều 

không thuận với đạo lý thế gian, lại trái với tự nhiên tính, nên gọi là phi đạo. 

Thế nào gọi là phi thời? 



Như  hành  dâm  lúc  ban  ngày,  hoặc  ngày  lục  trai  trong  mỗi  tháng,  ba  tháng 

trường  trai  trong  một  năm,  hoặc  thê  thiếp  trong  khi  có  thai  nghén  hay  sau 

thời gian sanh sản, hoặc lúc con còn bú, lúc có kinh nguyệt... đều không phải 

là lúc hành dâm. Nếu hành dâm tức phạm tà dâm. 



Thế nào gọi là phi xứ? 

Ngoại trừ âm  hộ của  nữ nhân,  nếu ở đường đại tiện, trong  miệng, cùng  với 

những bộ phận khác trên thân đều không phải là chỗ để hành dâm. Nếu hành 

dâm tức phạm tội tà dâm. 

Thế nào gọi là phi nữ? 

Là nam tử: người hoàng môn, nhị căn đều không phải đối tượng hành dâm. 

Nếu hành dâm tức phạm tội tà dâm. 

 

Thế nào gọi là xử nữ?  

Là hoàng hoa khuê nữ chưa gả cho người, cũng không phải thuộc về mình, 

dĩ  nhiên  không  được  có  những  hành  động  không  đúng  đạo  lý.  Nếu  xâm 

phạm tới các cô ấy tức phạm tà dâm. 

Thế nào gọi là tha phụ? 

Là  hạng phụ  nữ đã có chồng, thuộc  về chồng của  người ấy. Ðối  với  những 

phụ nữ này lại càng không được có những điều phi lễ. Nếu đối với họ có chỗ 

ái nhiễm thì phạm giới tà dâm. 

Thế nào gọi là tự thân? 

Là hạng  người có thứ phiền  não kỳ dị, bảo người khác làm  hạnh  bất tịnh ở 

trên  thân  mình,  hoặc  đường  đại  tiện,  hoặc  trong  miệng...  Những  việc  này 

không hợp đạo, chúng ta không nên làm theo vì tự thân họ ưa thích tiếp thọ 

những hành vi phi pháp này, Trong trường hợp đó, cả hai đều phạm giới tà 

dâm. 



Việc  hành  dâm  trong  miệng,  trong  Ðại  Luật  Tỳ  Kheo  có  thuật  một  câu 

chuyện  như  sau:  Vua  A  Xà  Thế  sanh  một  hoàng  tử  tên  Ưu  Bà  Di  Bạt  Ðà. 

Khi mới sanh ra, dương vật của hoàng tử sanh trùng rất ngứa ngáy, mà dùng 

bao  nhiêu thuốc trị  liệu cũng không  hết.  Bấy  giờ,  người ẵm  bồng  hoàng tử 

thường dùng miệng ngậm dương vật hoàng tử, thì sự ngứa ngáy dần dần bớt, 

nên bà bảo mẫu vẫn thường làm như vậy. Vì hơi nóng trong miệng làm xuất 

tinh nên các thứ trùng đó theo tinh dịch ra ngoài mà được lành bệnh. Việc đó 

thành thói quen,  về sau  hoàng tử cưới  vợ  thường bảo  vợ  ngậm  nam căn để 

cảm  thọ  sự  khoái  lạc.  Người  vợ  quá  tức  giận,  đang  lúc  lõa  thể,  trùm  mặt, 

chạy trốn  về  nhà. Việc trên  loan truyền trong cung,  lan  đến  nhân dân trong 

nước,  dân  chúng  nhiều  người  bắt  chước  làm  theo.  Vua  A  Xà  Thế  hạ  lệnh 

cấm chỉ nhân dân không được hành dâm trong miệng. 



Là  một  vị  Bồ  Tát, có  đầy đủ trí  huệ, phải  khác  hẳn  với  người  ngu si  vô trí 

thông thường. Chẳng những không hành dâm với tất cả, lại còn phải xem tất 

cả nam tử là cha mình, tất cả nữ nhân là mẹ mình, khởi tâm cung kính hiếu 

thuận không hết, làm thế nào lại có những hành vi không chánh đáng? Nếu 

có, tức là trái nghịch với thiên lý, tán thất bổn tánh của chính mình, làm não 

hại cha mẹ thì không còn tội nào lớn hơn và đâu được gọi là hiếu thuận? 



Làm sao có tư cách gọi là Bồ Tát? 

Bồ Tát không được não hại chúng sanh mà phải cứu độ chúng sanh. Không 

phải chỉ khiến cho chúng sanh thọ hưởng phước báo an vui cõi nhân thiên là 

đủ, mà cần phải thực hành những điều thiện khiến cho chúng sanh đồng vào 

Vô Dư Niết Bàn, được diệt độ, xa lìa gốc khổ sanh tử vĩnh viễn. 

Muốn được vậy, quyết phải đem pháp thanh tịnh khuyên dạy mọi người, dạy 

tu pháp quán bất tịnh, dạy nghiêm trì giới hạnh, đoạn tuyệt ái căn dâm dục, 

cứu người ra khỏi sông ái phiền não, mới là diệu dụng của đại sĩ, mới là có 

tâm từ bi giáo hóa dẫn dắt chúng sanh. 



Trong  kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:  “Căn  bổn  do  dâm  dục  mà  bị  luân  hồi  trong 

tam đồ ác đạo. Còn Niết Bàn của Như Lai do đâu mà tu chứng? Cần phải cả 

thân, tâm, dâm cơ đều đoạn, mới mong chứng đắc quả Vô Thượng Bồ Ðề”, 

chính là ý này vậy. 



Bồ  Tát  lấy  việc  độ  sanh  làm  trách  nhiệm,  nếu  không  đem  pháp  thanh  tịnh 

khuyên dạy người, khởi tâm từ bi giáo hóa dẫn dắt  như đã  nói trên, lại còn 

sanh khởi dâm niệm với  mọi người, khiến tánh thức bị hôn mê, hoang dâm 

vô độ, thậm chí hành dâm với cả súc sanh lẫn cả với mẹ, con, chị, em... Ðây 

là một tội ác to lớn biết dường nào! 

Về lục thân thì có lục thân của cha là chú, bác, anh, em, con, cháu; lục thân 

của  mẹ  là  cô,  dì,  chị,  em,  con,  cháu.  Trên  thực  tế,  làm  điều  phi  pháp  trong 

lục thân thật ít có và không thể được. 



Nhưng ở đây, Phật sở dĩ ngăn cấm là để đề phòng trước, vì sợ e thế gian có 

hạng người tà kiến, cho là với thân nhân làm điều phi pháp thì không có tội 

như xâm phạm đến người khác; cho nên Ðức Phật đại từ đại bi đặc biệt răn 

dạy chúng ta việc ấy là điều tối yếu, không thể hành động được. 

Trong giới sát sanh đã nói Bồ Tát lấy đại bi làm thể, vì có tâm đại bi mới có 

thể bạt trừ những thống khổ phiền  não sanh tử cho chúng sanh. Có tâm đại 

bi mới có thể ban an vui Bồ Ðề Niết Bàn cho chúng sanh. 



Bồ  Tát phải  từng  giờ,  từng  phút  khởi  tâm  đại  từ bi  như thế,  vì  chúng  sanh 

giảng  nói  pháp  môn  ly  dục  tịch  tịnh  Niết  Bàn.  Nếu  không  thực  hành  như 

vậy, trở lại sanh niệm dâm dục với người, dùng dây luyến ái trói cột chúng 

sanh một cách chắc chắn trong bể khổ sanh tử. Ðấy chứng tỏ vị Bồ Tát này 

không có tâm từ bi với chúng sanh. Ðã không có tâm từ bi lại còn sanh khởi 

dâm niệm với tất cả mọi người, nên kinh răn dạy: “Phật tử này phạm Ba La 

Di tội”, tức căn bản trọng tội không thể dung thứ. 



Từ  trước  đến  nay,  trong  kinh  đều  cho  dân  dục  là  cội  gốc  của  sanh  tử,  việc 

này dĩ nhiên là đúng. Nhưng sự thật dâm dục cũng không phải hoàn toàn là 

cội gốc của sanh tử. Tại sao như vậy? 



Vì có những chúng sanh tuy không sinh hoạt trong việc dâm dục nhưng với 

sanh  tử  cũng  không  giải  quyết  được.  Như  chư  thiên  cõi  Sơ  Thiền  trở  lên 

hoàn toàn không có dâm dục, nhưng vẫn còn ở trong sanh tử luân hồi, không 

thoát ly tam giới, không được giải thoát. 

Như vậy thì ngũ chúng xuất gia trong Phật pháp, tại sao lại phải cấm tuyệt? 

Ðiều này trong bộ Phật Pháp Khái Luận của Ấn Thuận Luật Sư có nói: “Sự 

lôi cuốn  ràng buộc nam  nữ có sức  mạnh đặc biệt. Trong  xã  hội, sự kết hợp 

nam  nữ có  nhiều  điều  thống  khổ  không  thể  tránh  khỏi.  Thật  là  nhân  duyên 

chướng đạo! Cho  nên  để thích  hợp  với pháp  xuất  gia trong  xã  hội  hiện tại, 

cần phải triệt để cấm tuyệt sự dâm dục giữa nam nữ”. 



Vì triệt để cấm tuyệt, nếu gặp trường hợp vi phạm, tức là phạm căn bổn tánh 

tội. Phật tử tại gia dù thọ Ngũ Giới hay Bồ Tát Giới, lúc thọ Bát Quan Trai 

Giới  một  ngày  một  đêm  nếu  không  đoạn  trừ  chánh  dâm,  đây  là  “giá  tội”. 

Nên giới Dâm cũng có đủ tánh tội và giá tội. 

Có  người  cho  rằng  nam  nữ  ở  đời,  pháp  luật  thế  gian  không  cấm,  nên  chỉ 

những người thọ giới của Phật  mới gọi là phạm tội. Như thế đáng lẽ chỉ có 

giá tội chứ không có tánh tội. Lời này hoàn toàn không đúng! 



Pháp luật thế gian không cấm việc vợ chồng chánh thức thông thường. Nếu 

gian  dâm,  phóng  đãng,  phá  hoại  sự  hòa  vui  trong  gia  đình  người  khác,  đối 

với  pháp  luật  thế  gian,  tội  ấy  cũng  không  nhẹ.  Vì  thế  giới  dâm  dục,  thất 

chúng Bồ Tát đều cấm chế. Luật Ðại, Tiểu Thừa cũng đồng nhau. Và riêng 

chỉ  có  ngũ  chúng  xuất  gia  mới  tuyệt  đối  nghiêm  cấm  sự  dâm  dục,  còn  hai 

chúng tại gia dù chỉ cấm đoán tà dâm, nhưng về lãnh vực chánh dâm với thê 

thiếp của mình cùng hành dâm phi thời, phi xứ, nếu vi phạm, đều kết thành 

căn bổn trọng tội. 

Trong giới dâm này có đủ tam tụ tịnh giới:   

- Không được cố ý dâm dục, thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

- Ðem pháp thanh tịnh khuyên dạy người thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Cứu độ chúng sanh thuộc về Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Nếu không có tâm từ bi, dùng dây ái nhiễm trói cột chúng sanh, tức là phạm 

Nhiếp Chúng Sanh Giới. Cho nên nếu Bồ Tát phạm giới dâm, tức đã phạm 

Tam Tụ Tịnh Giới, mất hẳn tư cách của Bồ Tát. Vì thế, nên phải giữ gìn thật 

nghiêm cẩn. 



Giới dâm kết thành tội nghiệp, không phải có đủ bốn duyên như nghiệp sát 

sanh, năm duyên như nghiệp trộm cắp, chỉ cần 3 duyên là thành tựu tội trọng 

giới dâm, xin lược giải như sau:   



1) Dâm đạo: chỉ 3 đường đại tiện, tiểu tiện và miệng. Nếu với ba đường của 

nữ tử  mà  nhân,  thiên,  tu  la,  quỷ  thần,  súc  sanh  hành  dâm,  tức  là  phạm  căn 

bổn trọng tội. 

- Nếu trong 2 đường của người hoàng môn cho đến súc sanh hoàng môn mà 

hành dâm cũng phạm tội căn bổn trọng tội. 

- Nếu trong hai đường của người nhị căn cho đến súc sanh nhị căn mà hành 

dâm cũng phạm căn bổn trọng tội. 

- Nếu nơi súc sanh đã chết, thân chưa rục rã hư nát, ở nơi ba đường mà hành 

dâm cũng phạm căn bổn trọng tội. 

Nói  chung  là  tất  cả  chúng  sanh  trong  lục  thú,  bất  luận  đường  nào  trong  ba 

đường mà phát sanh tánh hành dâm, tức phạm căn bổn trọng tội. 

Ðức Phật ngăn cấm  một cách nghiêm khắc vấn đề trong hai hoặc ba đường 

của các nam nữ hành dâm, chính thật là có thâm ý từ bi của Ngài trong việc 

ngăn cấm này. 



2) Dâm tâm: đây là căn bổn phạm giới. Vì nếu không có một tâm niệm dâm 

dục này, tuyệt đối không bao giờ hành dâm. 

Trong  Luật  nói: có  một  tỳ  kheo  đặc  biệt  dâm  tâm  rất  nặng,  không  phương 

cách gì khống chế, nhưng lại sợ phạm căn bổn giới, bất đắc dĩ phải cắt sanh 

thực khí mà vất bỏ. Ðức Phật biết việc này, quở trách thầy tỳ kheo ấy rằng: 

“Cái nên đoạn là dâm tâm mà ông không đoạn, cái không nên đoạn, trở lại đi 

đoạn tuyệt, thật là ngu si”. 

Ðã có tâm niệm dâm, trong lúc hành dâm, trong tâm sanh vô cùng ưa thích, 

khoái lạc như người đói được ăn, khát gặp nước uống, ý cảm thấy thỏa mãn 

khoái  lạc  vô  hạn.  Nếu  có  tâm  lý  này,  đương  nhiên  không  bị  khó  chịu  như 

người dùng sắt nóng đâm vào tim, đem tử thi hôi thối cột vào cổ, ăn nuốt đồ 

phẩn  uế.  Chỉ  có  cảm  thọ  sự  khoái  lạc,  không  có  một  niệm  cảm  thọ  sự  khổ 

đau. Ðấy chính là dâm tâm. 



3) Sự toại: như thế nào mới kể là hoàn thành dâm dục? Nói về nam giới, chỉ 

cần  để  nam  căn  vào  một  trong  ba  đường  của  nữ  tử  chừng  bằng  hột  hồ  ma 

(mè), tức phạm căn bản trọng tội, giới thể bị mất hẳn. 

Nên trong Luật dạy: “Thà để nam căn vào miệng rắn độc, không nên để vào 

trong ba đường của nữ nhân vì rắn độc chẳng qua chỉ hại nhục thân mà thôi. 

Nhưng cùng  với  người  nữ phát sinh  nhục  dục, quyết có  nguy  hại cho pháp 

thân, huệ mạng. Sự tai hại này lớn biết dường nào?” 

Thế thì làm sao mới không bị phạm căn bổn trọng tội? 

Là  khi  nam  căn  hướng  về  ba  đường  của  nữ  tử,  khi  chưa  để  vào,  phải  tức 

khắc cảnh giác, đình chỉ ngay thì chỉ kết thành tội phương tiện. 

Nói đi rồi phải nói lại, nếu gặp trường hợp mình không có ý dâm dục, nhưng 

bị sự cưỡng bức của kẻ oan gia, cừu địch. Trong lúc bị đối phương hành xử 

bức bách, không thể tự chủ được, cảm thọ như bị người dùng sắt nóng nung 

vào  thân,  thực  là  đau  khổ  không  kham  chịu  được,  không  có  chút  lạc  thú. 

Trường hợp này hoàn toàn không phạm. 

Hoặc trong lúc ngủ mê, bị kẻ lãng mạn lừa dịp, mà tự mình không hay biết, 

cũng không phạm tội. 

Hoặc bị bệnh tâm loạn mê cuồng. 

Hoặc chuyển sanh  qua đời  khác không tự nhớ biết. Dù có trải qua sự hành 

dâm, nhưng cũng không phạm tội. 



Ðể  minh  chứng  những  trường  hợp  bị  cưỡng  hiếp  mà  không  phạm  tội,  xin 

trích trong các bộ luật Tiểu Thừa những dẫn chứng như sau:   

* Trong luật Thiện Kiến, quyển tám, nói: Ưu Bát La Hoa tỳ kheo ni đi khất 

thực bên ngoài, lúc trở về mở cửa vào thất. Lúc ấy, trong thất có một nam bà 

la môn núp dưới gầm giường. Vì tối không nhìn thấy, tỳ kheo ni tháo y nằm 

ngủ. 



Bấy giờ, người Bà La Môn từ dưới giường bò ra, phạm tỳ kheo ni; nhưng tỳ 

kheo ni này ái dục đã hoàn toàn đoạn hết, nên trong lúc ấy như bị sắt nóng 

nung vào thân, nên không phạm tội. 



Người  bà  la  môn  kia  sau  đó  bỏ  đi.  Quả  đại  địa  này  dầu  có  khả  năng  mang 

nổi Tu Di Sơn vương nhưng không thể  mang nổi kẻ ác thân bảy thước (tức 

thước Tàu ngày xưa, không phải thước Tây bây giờ). Thế nên bị quả đất nứt 

ra, tội nhân kia lập tức đọa A Tỳ địa ngục. Ðến địa ngục, tội nhân bị lửa dữ 

thiêu đốt như mành lưới bao phủ, vô phương thoát khỏi. 

Chư tỳ kheo biết việc này, bạch lên Ðức Phật. Ðức Thế Tôn bảo rằng: “Ưu 

Bát La Hoa tỳ kheo ni vì ái dục đã đoạn hết, lúc ấy không có một cảm niệm 

khoái lạc nên không phạm tội”. 



*  Vì có  một số  tỳ kheo  ni ở  một  mình  nơi chốn  lan  nhã tịch  tịnh,  hoặc tọa 

thiền một mình dưới gốc đại thọ, dễ bị kẻ cường đồ xâm phạm. Thế nên đức 

Thế Tôn cấm các tỳ kheo ni không được một mình ở chốn A Lan Nhã, hay 

ngồi  dưới  cội  cây  trong  núi  rừng  hoặc  đồng  trống.  Việc  này  trong  Luật Tứ 

Phần, quyển năm mươi lăm nói:   



-  Liên  Hoa  Sắc  tỳ  kheo  ni  ngủ  ngày  không  đóng  cửa,  bị  kẻ  giặc  vào  thất 

hành dâm rồi bỏ đi, ni cô vì ngủ mê không hay biết. Khi thức dậy, thấy trên 

thân thể bất tịnh, sanh nghi là phạm tội, bèn đem sự thật bạch lên Ðức Phật. 

Ngài dạy: “Không phạm! Nhưng tỳ kheo ni không nên ngủ ngày  mà không 

đóng cửa”. 



- Bấy giờ có Nan Ðà tỳ kheo ni ban ngày ngồi dưới một đại thọ cành lá sum 

sê  đầy  hoa  trái,  bị  kẻ  giặc  phạm  dâm.  Nan  Ðà  tỳ  kheo  ni  nghi  mình  phạm 

giới,  bạch  lên  Phật.  Ngài  dạy:  “Này  Nan  Ðà!  Khi  ấy  ngươi  có  cảm  thọ  sự 

khoái lạc không?” 

- Bạch Thế Tôn! Khi ấy con như bị người dùng sắt nóng nung vào thân. 

Phật dạy: - Không phạm! Nhưng tỳ kheo ni không nên ở chỗ như vậy. 



* Lại trong bộ Ni Tỳ Nại Da nói: Liên Hoa Sắc tỳ kheo ni đã chứng quả A 

La Hán, ở trong rừng vắng tọa thiền, có một bà la môn thấy nàng dung nhan 

đoan chánh, đẹp đẽ, phi thường, bèn cầu xin cùng mình hoan lạc. 

Tỳ kheo ni hỏi rằng: - Này bà la môn tử! Thứ ác pháp nhơ bẩn ấy ta đã hoàn 

toàn xa lìa. Nhơn giả đối với thân ta thấy có thú lạc chi mà sanh dục nhiễm? 

Gã Bà-la-môn đáp rằng: - Tôi rất yêu đôi mắt của thánh giả. 

Tỳ kheo  ni dùng  thần thông  lấy tròng  mắt của  mình ra, để  vào bàn tay bảo 

rằng:  -  Giờ  đây  nhơn  giả  hãy  xem  kỹ  cục  thịt  này  có  chỗ  nào  đẹp  mà  ưa 

thích! 

Gã Bà-la-môn thấy thế nổi giận nói rằng: -Nữ sa môn trọc khéo làm chuyện 

huyễn thuật. Ðoạn đánh lên đầu tỳ kheo ni, rồi bỏ đi. 

Liên  Hoa  Sắc  tỳ  kheo  ni  bạch  lên  Phật,  Ðức  Phật  dạy  rằng:  -  Thí  như  một 

cục  thịt  vứt  bỏ  nơi  ngã  tư,  các  phi  điểu  cầm  thú  đều  bu  lại.  Nữ  nhân  cũng 

thế; nên từ nay chư tỳ kheo ni không được ở chốn A Lan Nhã. 



* Thời bấy giờ các bí sô ni vào thành Thất La Phiệt, ngồi nơi ngã tư đường, 

bị các ác nam tử và kẻ trộm cướp bức hiếp. Các tỳ kheo ni đem việc ấy bạch 

lên Phật, Ngài dạy: “Nên ở trong chùa ni!” 

Ngoài  ra,  còn  có  những  quả  báo  túc  nghiệp  bị  cưỡng  bức,  không  cảm  thọ 

khoái lạc, mà chỉ có sự đau khổ như bị dùi sắt nóng đâm vào thân thì không 

phạm.  Như  trường  hợp  Kim  Sắc  Nữ  tỳ  kheo  ni  đã  chứng  quả  La  Hán,  bị 

vương tử bức hiếp, khi bị nhục, cảm thấy như bị sắt nóng nung vào thân. Sau 

đó, vận thần thông từ lầu các ở vương cung bay về chùa ni nên không phạm. 



Nếu  lúc  hôn  mê  bất  tỉnh,  bị  người  cưỡng  gian  không  hay  biết  thì  không 

phạm. Nếu  nửa tỉnh  nửa  mê  hoặc  lúc thức bị cưỡng  hiếp, không khởi  niệm 

khoái lạc, lại buồn rầu, đau khổ thì không phạm. 

Còn một điều đặc biệt cần nói thêm cho rõ là lúc ngủ mộng mị xuất tinh có 

phạm giới hay không? 

Ðiều này ở trong luật Ðại Thừa và Tiểu Thừa có điểm bất đồng:   

- Luật Tiểu Thừa: trong giấc mộng xuất tinh là hiện tượng tự nhiên của sinh 

lý, tối đa  là tự trách  vọng tưởng của tâm  mình là quá  nhiều, chứ không thể 

nói việc ấy có phạm giới. 

- Luật Ðại Thừa: Nếu trong giấc mộng thấy tự làm việc dâm dục xuất tinh, 

thức  dậy  phải  sanh  tâm  cải  hối  mãnh  liệt,  quở  trách,  phiền  não  một  cách 

nghiêm khắc, tại sao mình bị lầm loạn, điên đảo như thế? 



Ở  đây  thấy  rõ,  so  với  giới  Thanh  Văn,  giới  Bồ  Tát  nghiêm  trọng  hơn,  vì 

Thanh  Văn  cố  giữ  thân  thể  không  phạm,  còn  Bồ  Tát  lại  nghiêm  cẩn  đi  sâu 

vào nội tâm, nên trong giấc mộng di tinh cũng không tránh khỏi lỗi lầm. 

Kinh Ưu Bà Tắc Giới nói: “Bồ Tát nghĩ tưởng chuỗi anh lạc trên thân của nữ 

nhân v.v... đều phạm tội Ba La Di”. 



Kinh Niết Bàn nói: “Dù không cùng với nữ nhân giao cấu, chỉ xa nghe tiếng 

chuỗi  anh  lạc  của  nữ  tử  ở  ngoài  vách  tường,  tâm  sanh  ái  nhiễm,  tức  thành 

dâm dục phá giới!” 

Ở đây có thể thấy Bồ Tát giới xem trọng nội tâm biết dường nào! 

Bất  cứ  phương  diện  nào,  trong  Phật  pháp  đều  xem  giới  dâm  rất  là  quan 

trọng,  quyết  không  thể  có  chỗ  vi  phạm,  mà  đặc  biệt  là  đối  với  Thanh  Văn 

Tiểu Thừa lại càng xem trọng. 



Còn Ðại Thừa Bồ Tát có hai loại xuất gia và tại gia:   

Hàng Bồ Tát tại gia có khi vì hóa độ, dẫn dắt chúng sanh đi vào con đường 

chánh của Phật pháp, cũng có thể đặc biệt khai cho. Ðiều này trong bộ Phật 

Pháp  Khái  Luận  của  Ấn  Thuận  Luật  Sư  có  nói  rõ:  “Với  sự  luyến  ái  của  dị 

tánh, nếu nhân việc này mà dẫn người vào con đường chánh đáng, ly khai ác 

pháp, hướng về thiện pháp, trường hợp này cũng không ngại gì dùng tâm bi 

mẫn,  cùng  với  người  ấy  giao  hợp  theo  ý  muốn  của  họ”.  Tuy  nhiên  ở  đây 

phải đặc biệt chú ý là theo lời Luật Sư, duy chỉ có hạng Bồ Tát tại gia  mới 

có  thể  khai  cho.  Còn  Bồ  Tát  xuất  gia,  quyết  không  thể  viện  theo  cớ  ấy  mà 

hành động theo vọng tình. Tại sao vậy? 

Trong Du Già Luận nói: “Xuất gia Bồ Tát vị hộ Thanh Văn thánh giáo giới 

bất linh hoại diệt” (Bồ Tát xuất gia vì hộ trì lời răn dạy của Phật trong Thanh 

Văn thừa, đối  với  giới pháp, quyết không  cho  hoại diệt).  Bất  luận ở trường 

hợp nào, tất cả không được phép làm việc phi phạm hạnh. 

Nếu chân thật đích  xác vì  tâm  đại bi sai khiến, quyết cũng phải chánh thức 

xả  giới  xuất  gia.  Sau  khi  hoàn  tục  mới  có  thể  thỏa  mãn  ý  nguyện  của  đối 

phương. Ngoài ra không được viện lý do gì, vin theo cớ lợi sanh để làm việc 

phi phạm hạnh. 



Hàng Bồ Tát tại gia vì sao với giới tà dâm có thể thể hiện một ít phần? 

Trong Du Già Giới Bổn đối với trường hợp này có lời dạy rất hay: “Nếu ưu 

bà tắc tại gia thấy có nữ tử chưa gả cho người, không có cha mẹ, thân thuộc, 

bằng hữu... nhiếp hộ; vì không có người dạy bảo, dẫn dắt nữ tử ấy trôi trong 

giới  phóng  đãng,  dâm  dật,  nữ  tử  ấy  đối  với  Bồ  Tát  ưu  bà  tắc  khởi  tâm  ái 

nhiễm không chánh đáng, chỉ hy vọng cùng với Bồ Tát làm việc dâm dục. 

Tại  gia  Bồ  Tát  thấy  sự  tình  như  thế,  suy  nghĩ  như  vầy:  Nữ  tử  này  không 

thuộc  về  người  nào.  Đối  với  mình  lại  sanh  tâm  luyến  ái  khôn  nguôi.  Nếu 

mình  không  phương  tiện  làm  thỏa  mãn  sự  mong  muốn  của  cô,  cô  sẽ  buồn 

rầu cuồng loạn, có thể đến tự sát. Thật là việc  mình không  muốn thấy. Nếu 

mình  phương  tiện  giúp  cho  cô  thỏa  mãn  sở  nguyện,  và  cung  cấp  tất  cả  sự 

nhu dụng cho cô, rồi khuyến hóa, dẫn dắt cô ấy đối với Tam Bảo sanh khởi 

tâm  tín kính,  khiến cho cô  gieo trồng thiện căn sâu dày trong  Phật pháp  và 

dạy bảo cô  xa  lìa tội ác, tập quán phóng đãng dâm dật, không còn ưa thích 

với việc hành tà dâm. Như thế không phải là một đại thiện sự sao? 

Bồ  Tát  ưu  bà  tắc  suy  nghĩ  như  thế  rồi,  an  trụ  trên  tâm  từ  bi,  cùng  với  nữ 

nhân kia làm việc phi phạm hạnh. Dù tập theo pháp ô nhiễm như vậy, nhưng 

vì do tâm từ bi  khiến cho  nữ tử ấy ra khỏi con đường bất thiện, đi  vào con 

đường thiện pháp chánh đáng. Cho nên trường hợp này đối với Bồ Tát giới 

chẳng những không vi phạm, lại còn được sanh nhiều công đức”. 



Trong kinh Thanh Tịnh Tỳ Ni, đối với việc này cũng có nói một cách rõ rệt: 

Có trường  hợp Bồ Tát muốn  giáo  hóa  những chúng sanh cần giáo hóa, bấy 

giờ trong tâm mục của Bồ Tát chỉ biết có chúng sanh cần phải cứu độ, vốn 

không  có  ý  niệm  đem  giới  pháp  để  vào  trong  tâm  (ý  nói  vì  muốn  cứu  độ 

chúng sanh nên không chấp nhặt vào giới pháp, phải phương tiện chớ không 

có ý hủy giới pháp), miễn sao cứu độ được chúng sanh. Dù cho đối với giới 

pháp  tựa  hồ  không  tương  ứng,  nhưng  cuối  cùng  vẫn  thành  tựu  Thi  Ba  La 

Mật. 



Ðại  Thừa Bồ  Tát lấy  việc  lợi  tha  làm  nhiệm  vụ duy  nhất, chủ  yếu  là có  lợi 

cho  chúng  sanh,  không  phải  vì  mình  đối  với  người  ấy  có  tâm  ái  nhiễm. 

Trường hợp này không gọi là phạm giới. 

Không  nên  dâm  dục  mà  dâm  dục,  tâm  ý  buông  theo  dục  lạc,  nếu  có  nhân 

như vậy, sẽ mắc quả báo. 

Về chánh báo thì nhất định phải bị đọa lạc trong tam ác đạo, chịu thống khổ 

rất  nặng.  Hoặc  ở  trong  địa  ngục  ôm  cột  đồng,  nằm  giường  sắt,  hoặc  làm 

chúng sanh thì thành chim uyên ương... 

Về  dư  báo  thì  thoát  khỏi  tam  ác  đạo,  sanh  ở  nhân  gian  này  thì  cũng  gặp 

người  vợ  không  trinh  lương,  gia  đình  xào  xáo,  quyến  thuộc  không  hòa 

thuận... 

Vì thế dâm dục là nguồn gốc của  mọi đau khổ, là gốc chướng đạo, nên đối 

với nó phải hết sức răn dè, sợ sệt, không nên có chút xem thường. Muốn vậy 

chúng ta phải làm thế nào? 

Cổ đức có dạy: “Hoặc tu quán pháp Bất Tịnh: quán thân này là một đãy da 

đựng các đồ dơ bẩn, phẩn uế... hoặc quán kỹ dâm căn kia, thực chỉ là đường 

tiểu tiện, hoặc duyên nơi ảnh tượng Phật, Bồ Tát, hoặc chuyên tâm thành ý 

niệm hồng danh A Di Ðà Phật, hoặc cung kính niệm danh hiệu Quán Tự Tại 

Bồ Tát, hoặc tụng kinh trì chú, hoặc chuyên nghĩ nhớ đến giới thể của mình 

bẩm thọ, hoặc nhiếp niệm nơi tâm, hoặc quán sự sanh diệt vô thường, hoặc 

quán tất cả pháp đều duy thức biến. Tùy theo tâm đi đến chỗ nào đều phải cố 

gắng đối trị”. 

Nếu như mặc tình trôi theo dòng vọng tưởng ái dục, thì thật khó cứu vãn. Vì 

đắm say theo sắc dục nam nữ, khác nào đắm say theo chút mật dính trên mũi 

dao bén và hoàn sắt nóng, chỉ thuần khổ não không một chút vui sướng; chỉ 

có hại chứ không có lợi. Nên từng giờ, từng phút đối với việc dâm dục phải 

luôn cảnh giác! 



---o0o--- 

B.1.1.4. VỌNG NGỮ GIỚI (giới vọng ngữ) 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Nhược Phật tử...” cho đến câu “...thị Bồ Tát Ba La Di”. 

 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu  Phật  tử  tự  mình  nói  vọng  ngữ,  bảo  người  nói  vọng  ngữ,  phương  tiện 

vọng ngữ, duyên vọng ngữ, cách thức vọng ngữ, nghiệp vọng ngữ, nhẫn đến 

không  thấy  nói  thấy,  thấy  nói  không  thấy.  Hoặc  thân  vọng  ngữ,  hoặc  tâm 

vọng  ngữ.  Là  Phật  tử  lẽ  ra  phải  luôn  luôn  chánh  ngữ,  chánh  kiến  và  cũng 

làm cho tất cả chúng sanh có chánh ngữ, chánh kiến, mà trái lại làm cho mọi 

người tà ngữ, tà kiến, Phật tử này phạm Ba La Di tội. 

  

Lời giảng:   

Từ “vọng  ngữ”  hằng  ngày Phật  giáo đồ chúng ta thường  nghe  nói đến  như 

thầy dạy đệ tử: “Các con không được vọng ngữ, các con không nên tùy tiện 

nói vọng ngữ”. Như thế, vọng ngữ là nhất định không được, vì chỉ có tổn mà 

không có ích. Cho nên trong Phật pháp nhận chân vọng ngữ là một tội ác và 

cực lực ngăn cấm. 

Nói vọng ngữ là như thế nào? 

- Lời nói không hợp với sự thật là Vọng. 

- Lời nói làm cho người lãnh hội là Ngữ. 

Ðối với người phải thành thật, đó chẳng những là điều tối yếu nhập đạo mà 

làm  người  chính  đáng  ở  đời  cũng  phải  thành  thật.  Vọng  ngữ  là  giả  dối, 

không phải đạo đức. 

Vọng  ngữ là tự  mình  biết  rõ điều ấy không thật,  vì  muốn dối  gạt,  mê  hoặc 

người nên nói không chút nể sợ. Tuy thấy là dối gạt người, nhưng nhìn sâu 

vào trong cốt tủy chính là tự dối gạt mình. 

Như thế giữ thái độ thành thật không phải là việc rất tốt hay sao? Tại sao lại 

nói lời giả dối, gạt người? 

Xét kỹ nguyên nhân ấy không ngoài vọng cầu danh lợi, tham đồ lợi dưỡng, 

là một việc không tốt, nên cần cực lực ngăn cấm. Nói vọng ngữ để cầu danh 

dự lợi dưỡng là thuộc về tội ác, mà chính sự tùy tiện nói quàng, nói xiên, nói 

bậy  bạ  không  ngăn  chặn  khẩu  nghiệp  cũng  là  một  điều  quyết  định  không 

được. 

Khi Phật còn tại thế, La Hầu La sau khi xuất gia, vì tuổi nhỏ không biết cẩn 

thận giữ gìn khẩu nghiệp. Như khi Phật tử đến hỏi: “Hôm nay đức Thế Tôn 

có trong tịnh xá không?” 

La  Hầu  La  biết  có  Ðức  Phật,  nhưng  cứ  tùy  tiện  nói  dối  là  không.  Ðến  khi 

Ðức Phật đi hoằng hóa nơi khác, Phật tử đến hỏi, sa di lại nói là có. La Hầu 

La nói dối như vậy nhiều lần, có người bạch lên Phật. 

Một hôm, Ðức Phật đi khất thực mang bát về, bảo La Hầu La đem nước đến 

cho Ngài rửa chân. Rửa xong, Ngài  hỏi  La Hầu  La rằng: “Nước này có thể 

dùng nấu trà, nấu cơm được không?” 

La Hầu La đáp rằng: “Kính bạch Thế Tôn! Không được, vì pha trà, nấu cơm 

phải dùng nước trong sạch mới được. Nước này đã rửa chân rồi, thành ra dơ 

bẩn, đâu có thể dùng được”. 



Ðức Phật dạy: “Ðúng thế! Ông cũng như vậy. Ông thường nói lời giả dối với 

người như nước đã rửa chân nhơ bẩn không thể dùng pha trà, nấu cơm. Ông 

thường nói dối thì không thể tu đạo vô lậu”. 

Phật dạy như vậy rồi lại bảo La Hầu La đổ nước và đem bồn úp lại chỗ cũ. 

La Hầu La vâng lời, Phật lại bảo La Hầu La đem nước đổ lên bồn, nước chỉ 

lưu lại một chút ít trên đáy bồn. 

Phật biết rõ, nhưng cố ý hỏi rằng: - Nước đổ vào bồn sao lại không có? 

La Hầu La bạch: - Kính bạch Thế Tôn! Nước không còn trong bồn vì bồn đã 

úp lại cất. 



Bấy giờ, Phật mới nghiêm khắc quở trách rằng: “Ông là người không có tâm 

hổ  thẹn,  do  tội  vọng  ngữ  che  lấp  tâm  tánh  như  nước  không  chảy  vào  bồn, 

ông không thấm đạo cũng như thế”. 

La Hầu  La được sự giáo  huấn của Phật, biết vọng  ngữ là điều  quyết không 

được làm. Từ đấy về sau không bao giờ nói một lời vọng ngữ. 



Ðại Trí Ðộ Luận nói: “Người vọng ngữ trước tiên là tự dối gạt mình, rồi sau 

mới  dối  gạt  người.  Cho  thực  là  hư,  cho  hư  là  thực.  Hư  thực  điên  đảo  thì 

không  thể  nào  lãnh  thọ  thiện  pháp,  như  cái  bình  úp,  nước  không  chảy  vào 

được. Người nói vọng ngữ tâm không biết hổ thẹn, đóng bít con đường nhân 

thiên và cửa ngõ đi đến Niết Bàn. Quán biết tội lỗi này rồi, thế nên đừng nói 

vọng ngữ”. 



Trong kinh dạy: Xưa có một tỳ kheo tên Ha Ða rất có tài tuyên thuyết chánh 

pháp  và  thường  bố  thí  chánh  pháp.  Công  đức  vĩ  đại  này  đáng  lẽ  được  quả 

báo tốt đẹp, nhưng bất hạnh thay! Tỳ kheo này sau khi xả thân đọa vào địa 

ngục chịu các kịch khổ, lý do vì sao? Có trái với luật nhân quả hay không? 

Ðức Phật bảo các tỳ kheo rằng: “Tỳ kheo Ha Ða đọa địa ngục không phải do 

tuyên  thuyết  chánh  pháp,  mà  do  thường  nói  vọng  ngữ”.  Tai  hại  của  vọng 

ngữ thấy rõ nơi đây! 



Quý vị không nên cho rằng tùy tiện nói vọng ngữ chút ít không quan hệ chi. 

Nên biết tội sát sanh, trộm cắp, tà dâm đã giảng, phần nhiều do vọng ngữ trợ 

thành. Vì thế  lúc chúng ta  nói  vọng  ngữ, chư thiên, quỷ thần đều thấy biết. 

Các  Ngài  vốn  muốn  ủng  hộ  chúng  ta,  nhưng  vì  chúng  ta  nói  vọng  ngữ  mà 

các Ngài xa lánh, không muốn ủng hộ nữa. 

Thử tưởng tội  vọng  ngữ tổn thất cho chúng ta  lớn biết chừng  nào. Cho  nên 

trong  kinh,  Ðức  Phật  khai  thị  rằng:  “Thà  nên  hy  sinh  thân  mạng  của  chính 

mình, không nên phạm giới vọng ngữ”. 



Nói lời thành thật lắm lúc bị thiệt thòi, bị khinh nhục hoặc bị kết tội, với tự 

mình đó  là sự hy sinh rất  lớn. Tuy  vậy, đối  với Phật pháp  vẫn cần phải  nói 

lời chân thật. Không thể vì mình bị bất lợi mà không nói lời thành thật. 

Trong luận Bồ Ðề Tư Lương nói: “Dù do nói lời thành thật mà phải bị chết, 

bị  mất địa vị Chuyển  Luân Vương cùng chư thiên  vương, nhưng cũng phải 

nói  lời  thành  thật”.  Sự  quý  báu  của  lời  chân  thật,  lời  đứng  đắn,  hoàn  toàn 

thấy rõ nơi đây. 



Trái  ngược  với  lời  vọng  ngữ  là  lời  thành  thật,  chân  thành  phát  xuất  từ  nội 

tâm. Người làm đến mức độ chân thành chính là chân thực không khi người, 

không bao  giờ  nói  lời  hoang đường  để  gạt  người. Cho  nên dù  đối  với Phật 

pháp  hay  với  Nho  gia,  chân  thành  vẫn  là  tối  trọng  yếu.  Chân  thành  chẳng 

những  là  chánh  nghĩa  không  thể  thiếu  giữa  người  với  người  tương  xử  với 

nhau, mà cũng là một nhân tố xây dựng tín tâm với nhau. 



Chân thành chẳng những phát xuất từ nơi chân lý mà cũng là biểu lộ từ nơi 

chân tình. Chân  thành  lại còn  là sức thúc  đẩy  rất  lớn đối  với con  người, có 

thể làm cho con người trở nên dũng cảm, không sợ điều gì, có khả năng tồi 

phá đến mức không có thứ cứng rắn nào chịu đựng được, giữ được. 

Nên cổ nhân Trung Hoa có nói: “Tinh thành sở chí, kiên thạch vi khai” (tinh 

thành  đi  đến  đâu  thì  mọi  thứ  dù  cứng  rắn  như  vàng  đá,  cũng  phải  vỡ  tan), 

chính là ý nói trên vậy. 

Lại nữa nhân loại chung sống với nhau, cùng xây dựng nền tảng trên hai chữ 

Chân  Thành.  Nếu  không  có  chân  thành  thì  nhân  loại  làm  sao  chung  sống? 

Tại sao người quân tử nhìn nhận Chân Thành là điều hết sức quý giá? 

Vì chân thành là tuyền nguyên duy nhất của đạo đức (tuyền nguyên là nguồn 

của suối, tức cội gốc của dòng nước, dùng danh từ này ám chỉ chân thành là 

nguồn cội của đạo đức). 



Chánh tâm tu thân của mỗi cá nhân nương nhờ nơi sự chân thành. Sự đối xử 

lẫn nhau giữa mình và người được duy trì cũng nhờ sự chân thành. Cho nên 

cần phải thể hiện đến mức độ chân thành mới là đạo lý làm người. 

Lại  nữa,  chỉ  có  những  người  thật  sự  chân  thành  trong  thiên  hạ  mới  có  thể 

đem hết năng lực phát huy bổn tánh của chính mình. Khi dùng sự chân thành 

tiếp đãi với người, tự nhiên người sẽ tiếp thọ sự cảm hóa của mình và lại có 

ý rất thích được đồng hóa với mình. 



Do đây, ta thấy sức mạnh vĩ đại của sự chân thành mà những kẻ tầm thường 

không thể hiểu được. Cho nên nói: “Thành ý là tiền đề của chánh tâm, là cơ 

sở  của  tu  thân,  là  điều  tất  cả  các  tôn  giáo  đều  nhu  dụng,  là  điều  kiện  tiên 

quyết của người tu hành cần phải đủ”. 

Phật giáo xem tội vọng ngữ là căn bổn trọng tội nên càng xem trọng sự chân 

thành, cho chân thành là đạo làm người. Nếu không chân thành thì không đủ 

tư  cách  làm  người.  Ðức  Phật  lại  đối  với  đại  chúng  dạy  rằng:  “Nếu  là  một 

Phật  tử,  làm  vị  Bồ  Tát  lẽ  ra  phải  dùng  tâm  chân  thành  mà  cảm  hóa  chúng 

sanh. Vì chỉ có sự chân thành mới khiến chúng sanh tiếp thọ sự giáo hóa của 

mình.  Nếu  không  làm  như  vậy,  lại  thường  nói  những  lời  hư  giả,  một  ngày 

nào  đó,  khi  chúng  sanh  biết  được  thì  còn  ai  tin  lời  nói  của  mình  nữa?  Cho 

nên bất luận tự vọng ngữ, giáo vọng ngữ, phương tiện vọng ngữ, đều không 

thể được, nên phải triệt để ngăn cấm, chừa bỏ”. 

 

---o0o--- 

 

* Thế nào là tự vọng ngữ? 

Là chính mình đối với người, nói là  mình  đã chứng đắc pháp thượng nhơn, 

là pháp sở tu sở chứng của bậc thánh hiền. Pháp sở tu gồm 37 phẩm Bồ Ðề 

phần  và  các  môn  tam  muội;  pháp  sở  chứng  bao  gồm  các  địa  vị  trong  Tam 

Hiền, Thập Thánh. 

 

---o0o--- 

 

Nói đại vọng ngữ là nói như thế nào? 

Là  tự  nói  mình  đã  chứng  đắc  Thập  Ðịa,  Bích  Chi,  Tứ Quả,  Tứ  Hướng,  Tứ 

Thiền,  Tứ  Không,  thành  tựu  pháp  quán  Bất  Tịnh,  pháp  quán  Sổ  Tức,  Lục 

Thông,  Bát  Giải  Thoát;  chư  thiên  long  đến  thưa  hỏi,  quỷ  thần  đến  vấn  đáp 

với mình. Hoặc nói rằng chính mình đã đoạn kiết sử, đã vĩnh viễn xa lìa tam 

đồ... Những việc trên đều hư giả không chân thật, chỉ có tâm mong cầu danh 

dự lợi dưỡng, nên gọi là “đại vọng ngữ”. 

Trong Luật dạy, khi nói rằng mình đã tu đắc các pháp kể trên mới kể là hoàn 

thành căn bổn trọng tội. Phàm bực tu hành đã chứng đắc thì pháp sở tu hay 

sở chứng chỉ tự mình biết lấy, như người uống nước nóng, lạnh tự mình hay 

biết. 



Cổ đức có dạy: “Hữu đạo, vô đạo, tự kỷ tri chi” (có đạo hay không có đạo, 

tự  mình  biết  lấy,  không  cần  nói  với  người).  Không  được  nói  vọng  ngữ  là 

mình đã chứng đắc, trong trường  hợp  nếu mình thật sự đã chứng đắc, cũng 

không nên nói với người. 

 

---o0o--- 

 

Do nguyên nhân nào mà nói vọng ngữ, không chân thật? 

Bệnh căn lớn nhất là do tham cầu danh dự, lợi dưỡng. Vì nhiều người ở đời 

rất ưa thích cung kính, cúng dường những bậc đã chứng đắc thiền định, thần 

thông, đạo quả. Nếu chúng ta bày tỏ với mọi người rằng mình đã chứng đắc 

những pháp ấy, thì danh dự, lợi dưỡng sẽ tấp nập đưa đến. 

Quả thật, nhìn bên ngoài thì thấy được vô số danh dự, lợi dưỡng, nhưng thật 

sự chúng ta đã tự tạo vô biên tội nghiệp. Tại sao vậy? 

Nên  biết  rằng,  việc  đó  không  nên  tùy  tiện  nói  bậy,  vì  lời  nói  không  tương 

xứng  với  sự  thật.  Do  đó,  danh  dự  lợi  dưỡng  sẽ  bị  mất  đi  nhanh  chóng,  lại 

còn mang tội đại vọng ngữ, não hại người đời, gây một ấn tượng xấu xa cho 

Phật pháp, làm thối mất tín tâm của chúng sanh đối với Phật pháp. Thử hỏi 

việc này đối với Phật pháp tổn hại biết chừng nào? 

Thế nên vọng ngữ đối với bản thân mình đã không lợi ích, cũng không làm 

lợi  ích  cho  Phật  pháp,  thì  tại  sao  ta  có  thể  tùy  tiện  nói  bậy  bạ?  Như  người 

ban đêm bắn tên, không chắc trúng ai, trở lại hại mình? 

 

---o0o--- 

 

* Thế nào là giáo nhân vọng ngữ? 

Giáo nhân vọng ngữ (bảo người nói vọng ngữ), loại này gồm hai thứ:   

- Bảo người đối với người khác nói vọng ngữ rằng vị ấy thật là bậc tu hành 

đạo đức cao siêu, đã chứng đắc pháp thượng nhân... hoặc là bảo người tuyên 

dương mỹ đức của chính mình; hoặc bảo các đệ tử đi các nơi rao nói sư phụ 

tôi là một bậc tu hành đạo đức cao siêu, hoặc nhờ bằng hữu đối đáp lẫn nhau 

truyền nói: Vị ấy là bậc đại đức duy nhất đương thời, có các thứ thần thông 

diệu  dụng.  Nhờ  đó  mà  được  danh  dự,  lợi  dưỡng  tức  là  đã  phạm  căn  bổn 

trọng tội. 



-  Bảo  người  ấy  đối  với  kẻ  khác  nói  rằng;  Ông  nên  đi  rao  truyền  với  mọi 

người rằng ông đã chứng được pháp thượng nhơn, có khi ông cùng với chư 

thiên quỷ thần đàm thoại, lắm lúc ông cùng long vương đàm đạo. Có khi quỷ 

thần đến chỗ ông nêu ra nhiều vấn đề thưa hỏi. Ông đều có đủ khả năng giải 

đáp cho các vị ấy rất ưa thích, sau đó từ biệt... 



Nhờ  nói  như vậy  mà  người kia thu được nhiều danh dự lợi dưỡng, tự  mình 

hoàn toàn không được chút gì. Người kia đến nơi nào cũng rao nói như vậy. 

Vì  nguyên  nhân  xúi biểu  người, cho  nên dù không kết thành căn  bổn trọng 

tội, nhưng không tránh khỏi phạm tội khinh cấu. 



Vì thế, một Phật tử chơn chánh, chẳng những không nên tùy ý tuyên dương 

mỹ  đức  của  mình,  hoặc  bảo  người  khác  tuyên  dương  mỹ  đức  của  họ  để  tự 

mong cầu lợi dưỡng. 

 

---o0o--- 

 

* Thế nào là phương tiện vọng ngữ? 

Là  lúc  muốn  nói  vọng  ngữ,  trước  tiên,  phải  mượn  những  lời  xảo  trá,  quỷ 

quyệt  như  nói  rằng:  “Tôi  tu  hành,  một  ngày  nọ  đương  lúc  tọa  Thiền  hay 

niệm Phật, tụng kinh có thiên hoa từ hư không rải xuống” khiến người nghe 

sanh tâm tín thọ. 



Tự mình phương tiện nói vọng ngữ như vậy sẽ phạm căn bổn trọng tội, còn 

sai khiến người khác đi các nơi rao nói như thế, hay viết thư gởi các nơi biểu 

dương đức hạnh của mình, hoặc dùng tay, chân... ra dấu, hoặc làm một động 

tác  dụng  ý  làm  cho  người  nhân  đó  mà  hiểu,  cũng  đều  phạm  căn  bổn  trọng 

tội. 



Lại  bên  ngoài  giả  mượn  ngôn  thuyết  tán  thán  kẻ  khác,  nhưng  sự  thật  bên 

trong tự ẩn ý khen mình là người đức hạnh... Còn có những trường hợp quái 

gở  khác  như:  trước  hết  dùng  mật  thoa  lên  thân  một  cây  đại  thọ,  do  đó  hấp 

dẫn nhiều ong  mật bay đến, rồi không biết hổ thẹn, đối với người nói rằng: 

“Tôi có thể chiêu dẫn những đàn ong mật bay đến”, để dối gạt người... đều 

phạm căn bổn trọng tội. 



Ngoài ra, còn mượn cơ quỷ thần, thiên tiên... những pháp mê tín nói là thỉnh 

thần tiên,  hoặc  nói đại tiên  này  lâm  đàn dạy chúng ta phải  làm  thế này, thế 

kia. Hoặc nói Tế Công Hòa Thượng lâm đàn, Ngọc Hoàng Ðại Ðế lâm đàn, 

thậm chí nói là Quán Thế Âm Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát... lâm đàn. Những loại 

hội môn, đạo môn, những đoàn thể mê tín, phong kiến vào các thời đại trước 

thường lợi dụng những việc ấy để dối gạt người. 



Vì  mượn  cớ  quỷ  thần,  tiên,  Phật  lâm  đàn  nói  thế  này,  thế  khác,  bảo  người 

phải phụng hiến một số kim tiền đại lượng. Tất cả những việc đó, Phật pháp 

quy vào tội phương tiện vọng ngữ và xem là một tội ác rất lớn. 

Thông thường người đời không biết đây là một lối lừa gạt kẻ mê tín, cho là 

việc thực có mà không liễu giải được chân tướng của nó, lại còn cho đó là sự 

việc trong Phật pháp. Như thế, không thể không nói là một tai hại vô vọng ở 

trong  Phật  pháp  (vô  vọng  ở  đây  phản  nghĩa  với  hư  vọng;  nghĩa  có  thật,  rõ 

ràng  trong  thực  tế,  không  phải  không  có).  Vì  thế,  người  Phật  tử  chánh  tín 

tuyệt đối không được đi cầu cơ. Nếu mê tín cầu cơ để mong cầu danh dự, lợi 

dưỡng đều phạm căn bổn trọng tội. 



Kinh Bồ Tát Thiện Giới nói: “Nếu Bồ Tát được người tán thán là đã chứng 

đắc Thập Trụ, A La Hán... mà yên lặng lãnh thọ, tức phạm căn bổn trọng tội. 

Nếu là người tăng thượng mạn, tuy không có tâm dối gạt, nhưng cũng phạm 

tội khinh cấu, vì người ấy chỉ sở đắc chút ít, đã tự cho mình là thật chứng!” 

Người tăng thượng mạn là thế nào? 



Nghĩa  là thông thường chưa được  mà  nói  được, chưa chứng  mà  nói chứng. 

Thật  ra  không  phải  người  tăng  thượng  mạn  không  có  công  phu  tu  hành, 

nhưng dụng công tu  hành của  họ  vừa  hơi  tương  ứng chánh pháp, đã  vội  tự 

cho mình thật sự đã đắc pháp gì, hoặc chứng quả vị gì... Tuy sanh khởi tâm 

tăng thượng  mạn như vậy, nhưng nội tâm  hoàn toàn không phải cố ý  muốn 

dối gạt người để cầu danh dự lợi dưỡng. Cho nên dù đối với người nói được 

pháp  gì,  chứng  quả  vị  gì...  chỉ  phạm  tội  khinh  cấu,  không  phạm  căn  bổn 

trọng tội. 



Kết thành tội vọng ngữ phải hội đủ bốn điều kiện: nhân, duyên, pháp, nghiệp 

như sau:   

- Vọng ngữ nhân (nhân vọng ngữ): do chủng tử tham lam từ vô thỉ trở lại dối 

gạt.  Nay  phát  sanh  tâm  muốn  nói  dối  gạt  người  để  mong  được  nhiều  danh 

dự, lợi dưỡng. Ấy là nhân vọng ngữ. 

- Vọng ngữ duyên (duyên vọng ngữ): người hiện đang ở trước mặt để dối gạt 

là cái duyên rất tốt, hỗ trợ cho việc vọng ngữ. Hoặc dùng những phương tiện 

khác như nói, im lặng, động, tịnh, qua, lại, đi, đứng, hiện oai nghi tề chỉnh... 

chứng tỏ mình là người có thánh đức. Tất cả đều là duyên vọng ngữ. 

- Vọng ngữ pháp (cách thức vọng ngữ): Các pháp tắc dùng vận dụng lúc nói 

vọng ngữ. Có chỗ giải thích pháp vọng ngữ là chỉ cho Thập Ðịa, Tứ Quả... 

-  Vọng  ngữ  nghiệp  (nghiệp  vọng  ngữ):  do  ba  việc  trên  hợp  lại  thành  tội 

vọng  ngữ, có chỗ  giải thích  là từ trong  miệng  thốt  ra  lời  nói rõ ràng, khiến 

cho người đối diện lãnh hội được, thế gọi là vọng ngữ. 

Cho nên kết thành tội vọng ngữ không phải là đơn giản, phải có đủ điều kiện 

hợp  thành.  Chẳng  những  tội  đại  vọng  ngữ  như trên  không  nên  tùy  tiện  nói 

bậy,  mà các tội  vọng  ngữ khác cũng  không  nên tùy  ý  muốn  nói thế  nào thì 

nói. 



Vì thế, kinh dạy tiếp theo: “Nãi chí bất ngôn kiến, kiến ngôn bất kiến, thân 

tâm vọng ngữ” (cho đến không thấy nói thấy, thấy nói không thấy, thân tâm 

đều vọng ngữ). Những thứ tiểu vọng ngữ này cũng không nên nói. 

* Thế nào gọi là không thấy nói thấy? 

Như chính mình chưa từng thấy người kia làm những việc không chính đáng 

hoặc tội ác. Như vì mình đối với những người ấy có mặc cảm không tốt, hay 

có chút phiền hà trong lòng, rồi tự đi nói: “Chính mắt tôi trông thấy người ấy 

làm những việc tội ác như vậy...” Cố ý ghép người vào tội ác như thế, gọi là 

“không thấy nói thấy”. 

 

---o0o--- 

 

* Thế nào gọi là thấy nói không thấy? 

Như  chính  mình  thấy  người  ấy  làm  những  việc  thiện,  hữu  ích  cho  nhân 

quần, xã hội. Nhưng vì mình đối với người ấy không có thiện cảm, hoặc bị 

tâm tật đố sai khiến, muốn che đậy thiện hạnh của người mà moi móc tội ác 

của người, rồi tự đi nói: “Chính tôi chưa từng thấy người ấy làm những việc 

gì tốt...” gọi là thấy nói không thấy. 

Ngoài việc đã nói trên, còn có những thứ vọng ngữ khác như:   

- Không nghe nói nghe, nghe nói không nghe. 

- Không giác nói giác, giác nói không giác. 

- Không biết nói biết, biết nói không biết. 

- Thật có nói là không, thật không nói có. 

- Pháp nói là phi pháp, phi pháp nói là pháp... 



Tóm  lại, vọng  ngữ có rất nhiều, khi  nào tương  vi (trái  với) tâm  mà  nói đều 

thuộc về vọng ngữ. 

Vọng ngữ là lời nói không thật thốt ra từ nơi miệng, còn hành động của thân 

tâm biểu hiện như thế nào mà thành vọng ngữ? 



- Thân vọng ngữ: như thân hành động hoặc biểu hiện một thái độ cho người 

biết một sự việc nào đó. Chẳng hạn như có người hỏi bạn đã chứng được quả 

vị ấy  hay chưa? Dù bạn không  nói  nhưng  gật  đầu  và  người kia  hiểu  là bạn 

muốn nói là đã chứng. 



-  Tâm  vọng  ngữ:  lại  như  hỏi  bạn  tu  hành  đã  đến  mức  thân  tâm  thanh  tịnh 

phải không? Bạn không đáp lại, nhưng vì muốn tỏ ra mình đã được thân tâm 

thanh tịnh, bạn yên lặng, đồng nghĩa với sự thừa nhận và người trước mặt đã 

hiểu ý bạn. 



Những loại như vậy, do có tâm dối gạt biểu hiện ra những thân tướng, khiến 

người đối diện lãnh hội dụng ý của mình. Dù không mở  miệng  một lời hay 

một  câu  nào,  nhưng  nghiệp  vọng  ngữ đã  kết  thành.  Trường  hợp  này  gọi  là 

thân vọng ngữ và tâm vọng ngữ. 



Dù  là  đại  hay  tiểu  vọng  ngữ,  đúng  lý  mà  nói,  đều  không  thể  tùy  tiện  nói 

bướng. Trên thực tế, đại vọng ngữ không nhiều, tiểu vọng ngữ thì thật nhiều. 

Nhất là trường hợp giả dối làm nhân chứng cho người ở thời này rất nhiều. 

Chẳng  hạn  một  người  vốn  không  trộm  lấy  đồ  vật,  nhưng  bất  hạnh  cho  anh 

khi đi  đến  nơi có  người bị trộm  và  nhân  viên trị an đang  lùng bắt kẻ trộm. 

Khi cảnh sát  hỏi  một  người bên cạnh: “Có phải  người đang đi  này trộm đồ 

vật hay không?” Người này chính là oan gia đối đầu của người đi đường. Vì 

muốn trả  thù cho  hả dạ, tuy  biết  người  này không từng  lấy  trộm,  nhưng cứ 

làm chứng bướng và quả quyết rằng chính người này lấy trộm. Nên người đi 

đường bị bắt về bót, mang phải tai nạn thật nguy hiểm và chịu đau khổ thảm 

não vô cùng. Trong Phật pháp, giả dối làm chứng cho người như vậy là một 

tội ác rất lớn, không thể dung thứ. 



Cho  nên  làm  người, đặc biệt  là  một  hành  giả  Bồ Tát, chẳng  những tự mình 

phải  thường  sanh  chánh  ngữ,  chánh  kiến,  không  được  lầm  lộn  nói  phàm  là 

thánh,  hư  vọng  cho  chánh  là  tà,  đồng  thời  cũng  cần  phải  sanh  chánh  ngữ, 

chánh kiến cho tất cả chúng sanh, mới tỏ rõ bổn hoài lợi sanh của Bồ Tát. 



- Chánh  ngữ:  lời  nói  chính  xác,  còn  gọi  là  lời  thành  thật,  không  nói  những 

lời hư vọng, không chân thật, nên gọi là Chánh Ngữ. 



- Chánh kiến: sự kiến giải chính xác, là chủ trương kiên định bất di bất dịch. 

Với hành giả tu học Phật pháp, mục đích duy nhất là tự mình mong cầu thoát 

ly sanh tử và làm lợi ích cho tất cả chúng sanh. Có kiến giải như vậy gọi là 

Chánh Kiến. 



Nếu  hành  giả tu  học Phật pháp  mà  mong  cầu  lợi dưỡng, tính toán  mưu cầu 

quyền  lợi,  địa  vị  cho  chính  mình,  điều  đó  chứng  tỏ  tri  kiến  của  bạn  không 

thích đáng. Như thế, Chánh Ngữ biểu  hiện  bên  ngoài, Chánh  Kiến súc tích 

bên trong, nên không bao giờ dám nói phải thành trái, trắng thành đen, tà nói 

chánh, ác nói thiện, cho đến đem phàm nhân nói thành thánh giả. 

Tự mình thường sanh chánh kiến, chánh ngữ là phần tư lợi, giúp người sanh 

chánh ngữ, chánh kiến là lợi tha. Có đầy đủ tự lợi, lợi tha như thế mới đúng 

phong  cách  của  một  vị  Bồ  Tát.  Không  thực  hành  đúng  theo  tinh  thần  chân 

chánh của một hành giả Bồ Tát, trái lại còn khiến cho chúng sanh khởi sanh 

tà ngữ, tà kiến, tà nghiệp, lẽ tất nhiên, Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Tại sao vậy? 



Vì  do  tà  kiến  sách  động  ở  bên  trong,  tự  nhiên  thốt  ra  những  tà  ngôn  vọng 

ngữ  bất  tam,  bất  tứ,  không  việc  gì  ra  việc  gì,  tạo  ra  tội  ác  tà  nghiệp  bên 

ngoài. Do  hành  vi tội ác tà ngữ, tà nghiệp này sẽ chiêu cảm  quả khổ đời  vị 

lai. 



Bồ Tát hóa độ chúng sanh, chủ ý muốn cho chúng sanh xa lìa tất cả khổ não, 

được  đến  cảnh  Niết  Bàn  an  vui.  Nếu  hiện  tại  đã  không  thể  hiện  được  mục 

đích  ấy,  trái  lại  còn  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  phải  chịu  đại  thống  khổ  thì 

không phải là hành vi nên có của một vị Bồ Tát. 



Một cử chỉ,  một việc làm, một lời nói của Bồ Tát đều phải làm gương  mẫu 

cho chúng sanh biết và noi theo. Nếu chính bản thân Bồ Tát có những hành 

vi  trái phép, khiến  những  Phật tử mới phát tâm cảm thấy  hoang  mang,  mất 

chỗ  nương  tựa,  không  biết  hướng  về  nơi  đâu  để  tiến  tu.  Như  thế  là  “khi 

phàm dối thánh, mê hoặc nhân tâm”, trên thì phạm tội với chư Phật, dưới thì 

lầm loạn chúng sanh, tội này trọng đại biết chừng nào! Vì thế, nên phạm căn  

bổn trọng tội. 



Cổ nhân Trung Quốc  nói: “Nhứt  ngôn  ngộ tận, thiên  hạ thương sanh” (một 

lời  nói  nhầm  lẫn có  thể  làm  khắp bá tánh  thiên  hạ bị tổn  hại). Ý  nghĩa  này 

chứng tỏ sự trọng yếu của lời nói mà đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni cùng các 

thánh triết trong thế gian đều đã răn dạy chúng ta phải hết sức thận trọng. 

Giới vọng ngữ cũng có đủ Tam Tụ Tịnh Giới:   

- Thân tâm không vọng ngữ thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

- Thường sanh chánh ngữ và chánh kiến thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Khiến cho chúng sanh có chánh ngữ và chánh kiến thuộc về Nhiếp Chúng 

Sanh Giới. 



Vì  thế  nếu  Bồ  Tát  nói  vọng  ngữ  thì  với  Tam  Tụ  Tịnh  Giới  hoàn  toàn  hủy 

phá. Vì thế, tư cách của  Bồ  Tát cũng bị  mất hẳn. Như vậy, Phật tử đã phát 

tâm tu Bồ Tát hạnh, lẽ nào không nên thận trọng lời nói? 

Vọng  ngữ mà  thành trọng  tội cũng không  phải đơn thuần,  mà phải có  đủ 5 

duyên, phân biệt sơ lược như sau:   

1. Thị chúng sanh (là chúng sanh): phân làm 3 phẩm:   

- Thượng phẩm chúng sanh:  như đối  với cha  mẹ, sư tăng  mà  nói  vọng  ngữ 

thì phạm căn bổn trọng tội. Vì sư tăng, cha mẹ đều là bực bề trên, có ân đức 

với  mình.  Bổn phận  làm con,  làm  đệ tử, dám cả  gan  nói  lời  hư giả  với các 

Ngài,  tội  ấy  nặng  biết  bao!  Nếu  nói  lời  vọng  ngữ  với  các  bậc  thánh  nhân, 

nếu các thánh giả ấy không bị bạn dối gạt, lại còn dùng sức thần thông ngăn 

che, khiến người khác không nghe được lời nói dối của bạn, và không bị lừa 

gạt,  mê  hoặc  thì  chỉ  kết  tội  phương  tiện.  Nếu  các  thánh  giả  ấy  chưa  chứng 

đắc Tha Tâm Thông, không biết lời bạn là hư dối, cho là chân thật, thì phạm 

căn bổn trọng tội. 



- Trung phẩm chúng sanh: đối với chúng sanh ở cõi người, cõi trời,  mà nói 

lời vọng ngữ với họ. Nếu họ bị lừa gạt thì bạn phạm căn bổn trọng tội. Nếu 

chư thiên ở thiên  giới có tha tâm thông, biết rõ lời  nói không chân thật của 

bạn mà không bị mê hoặc thì chỉ kết thành tội phương tiện. 



- Hạ phẩm chúng sanh: đối với a tu la, quỷ thần, súc sanh mà nói vọng ngữ. 

Trong kinh có chỗ nói là phạm căn bổn trọng tội, có chỗ nói chỉ kết thành hư 

cấu. 

Phạm  trọng  tội  là  luận  về  căn  cơ  của  chúng  sanh,  có  thể  hiểu  rõ  được  lời 

giảng của Pháp Sư, bẩm thọ giới Bồ Tát. Nếu cố ý nói vọng ngữ để mê hoặc 

quỷ thần, súc sanh để tự mình thu được nhiều danh dự, lợi dưỡng thì phạm 

căn  bổn  trọng  tội,  nhưng  khác  ở  chỗ  là  không  bị  mất  giới.  Hoặc  có  bị  mất 

giới nhưng vẫn có thể tái thọ. Cho nên phải xem trình độ lãnh thọ của chúng 

sanh bị bạn lừa dối cạn hay sâu mà quyết định. 

 

---o0o--- 

 

2.  Chúng  sanh  tưởng  (tưởng  là  chúng  sanh):  duyên  thứ  hai  này  có  3 

loại. Mỗi loại lại phân ra nhiều trường hợp cụ thể:   

* Tưởng chúng sanh có sáu trường hợp:   

- Chúng sanh tưởng là chúng sanh: phạm trọng tội. 

- Chúng sanh nghi là chúng sanh: phạm trọng tội. 

- Chúng  sanh  tưởng  phi  chúng  sanh  (loài  vô  tình):  không  phạm  nhưng  trái 

lại. 

- Không phải chúng sanh tưởng là chúng sanh: phạm tội khinh cấu. 

- Phi chúng sanh nghi là chúng sanh: phạm tội khinh cấu. 

- Phi chúng sanh tưởng phi chúng sanh: không phạm. 

* Tưởng thánh nhân cũng có sáu trường hợp:   



-  Là  thánh  nhân  tưởng  là  thánh  nhân:  chẳng  hạn  trong  một  nhóm  đông 

người,  trong  ấy  có  vị  A  La  Hán,  bạn  biết  đích  xác  như  thế  mà  lại  nói  lời 

vọng ngữ với vị ấy. Vì đã là thánh nhân nên vị ấy không bị lừa gạt và bạn bị 

phạm tội khinh cấu. 



- Chính là thánh nhân nghi là thánh nhân: Như có vị A La Hán lẫn lộn trong 

đám  đông,  bạn  không  nhận  định  một  cách  đích  xác  được.  Trong  tâm  bạn 

nghĩ như vầy: “Người trước mặt  mình có phải là A La Hán hay không phải 

A La Hán?” Cuối cùng dù người ấy phải hay không phải, bạn vẫn cứ nói lời 

vọng  ngữ,  và  cho  rằng  không  quan  hệ  gì,  thì tội  này  so  với  tội  trước  nặng 

hơn, nhưng vẫn kết thành tội khinh cấu. 



- Thánh nhân tưởng chẳng phải thánh nhân: Vì không nhận thức được người 

ấy là thánh nhân, dù có kẻ nói rằng người này là bậc A La Hán, nhưng bạn 

vẫn  không  tin  là  thánh  nhân.  Như  thế,  trường  hợp  này  so  với  trường  hợp 

trước, tội vọng ngữ của bạn nặng hơn. 



- Chẳng phải thánh  nhân tưởng  là thánh  nhân: Ví  như có  một kẻ phàm phu 

mà bạn lại cho là thánh nhân và nói vọng ngữ với người ấy, bạn sẽ phạm tội 

khinh cấu. 



- Chhẳng phải thánh nhân tưởng chẳng phải thánh nhân mà nói vọng ngữ sẽ 

phạm tội trọng. 

-  Chẳng  phải  thánh  nhân  nghi  chẳng  phải  thánh  nhân  và  nói  vọng  ngữ  sẽ 

phạm tội trọng. 

 

---o0o--- 

*Tưởng là người cũng có sáu trường hợp: 

- Người tưởng là người mà nói vọng ngữ, và người đó hiểu rõ ý nghĩa lời nói 

của bạn, bạn sẽ phạm trọng tội. 

- Người  nghi  là  người:  đối  với  một  người  nào  đó,  mà  bạn  nghi  ngờ  không 

biết là người hay phi nhân, nói vọng ngữ với người đó bạn sẽ phạm căn bổn 

trọng tội. Vì người ấy đích thực là người và hiểu được lời nói của bạn. 

-  Người  tưởng  là  phi  nhân:  nói  vọng  ngữ  với  người  ấy,  tội  này  so  với  tội 

trước có phần nhẹ hơn. 

-  Phi  nhân  mà  tưởng  là  người:  đối  với  người  ấy  nói  vọng  ngữ,  dù  kẻ  ấy 

không phải là người, nhưng vì bạn đã xem kẻ ấy chính là người nên tội nầy 

nặng hơn trước. 

- Phi nhân nghi là người: bạn không thể biết đích xác người ấy là người hay 

không phải là người, hoặc sanh nghi ngờ rằng không biết họ có phải là người 

hay không. Tội này hơi nhẹ. 

- Phi nhân tưởng là phi nhân: đối với trường hợp này nói vọng ngữ mắc tội 

nhẹ. 

Ở đây, có điểm cần nói thêm cho rõ:   

- Tưởng chúng sanh: chỉ về loài hữu tình. 

- Phi chúng sanh: chỉ cho loài vô tình. 

Hữu  tình,  vô  tình  tương  phản  nhau,  nên  trong  6  trường  hợp  thuộc  tưởng 

chúng  sanh,  có  hai  trường  hợp  không  phạm.  Còn  trong  phần  tưởng  người, 

chữ  “người”  ở  đây  chỉ  nhân  loại.  Phi  nhân  là  quỷ  thần,  súc  sanh.  Tuy  hai 

hạng này sánh với người có chỗ sai biệt, nhưng đồng là loài hữu tình. Giữa 

người  với  phi  nhân  sự  tương  phản  chỉ  có  tính  cách  tương  đối  nên  khi  nói 

vọng ngữ phải bị phạm tội khinh, chớ không phải hoàn toàn không phạm. 



---o0o--- 

 

4. Khi cuống tâm (tâm dối gạt) 

Cuống: nói láo (khác với cuồng: điên khùng). 

Ðộng  cơ  phát  xuất  từ  sự  mong  cầu  danh  dự,  lợi  dưỡng  là  điều  chủ  yếu  kết 

thành tội vọng ngữ. Thông thường hầu hết nhân loại trên thế gian này, không 

ai không mong cầu danh dự, lợi dưỡng. Nên có thể nói rằng mọi người suốt 

ngày lăn lộn trong trường danh lợi. Nho thi có câu:   

Thiên hạ hi hi, giai vị danh lai, 

Thiên hạ nhương nhương, giai vị lợi vãng. 

Dịch:   

Thiên hạ tưng bừng vì danh mà đến, 

Thiên hạ nhộn nhịp vì lợi mà đi. 



Nhưng  cầu  danh  chưa  chắc  được  danh,  cầu  lợi  chưa  chắc  được  lợi.  Vì  cầu 

mà  không  được  mới  sanh  khởi  ý  tưởng  không  tốt,  đưa  đến  việc  tìm  kiếm 

những phương pháp mê hoặc, lường gạt mọi người, để thâu được nhiều danh 

lợi.  Ðó  gọi  là  tâm  dối  gạt.  Mục  đích  chủ  yếu  là  hoàn  toàn  muốn  dối  gạt 

người, chớ không phải chỉ nói nói cười cười cho vui chuyện. 



---o0o--- 

 

5. Tâm dối gạt này có hai loại: 

- Thông tâm: bạn dùng lời giả dối không phải mong lừa gạt một người,  mà 

hy  vọng  được  nhiều  người  nghe  theo  lời  giả  dối  của  bạn.  Trường  hợp  này 

tùy  theo  người  nghe  lời  giả  dối  của  bạn  nhiều  hay  ít  mà  kết  thành  căn  bổn 

trọng tội. 



- Cách tâm: bạn dùng lời hư dối để mong dối gạt một người nào đó. Nhưng 

người này lại không nghe theo lời dối gạt của bạn, trong khi đó, một kẻ khác 

lại  nghe  theo  lời  bạn.  Vì  bạn  vốn  không  có  tâm  lừa  gạt  kẻ  nầy,  nên  người 

này dù có nghe, nhưng bạn không phạm tội. Còn đối với người kia, vì bạn cố 

tâm muốn lừa gạt, dù họ không nghe theo, nhưng đối với người ấy, bạn vẫn 

bị kết thành tội phương tiện. 



---o0o--- 

 

6. Thuyên trọng cụ: 

Nói  về  thân  chứng  mắt  thấy.  Ví  như tự  nói  chứng  đắc  Tứ Quả,  Thập  Ðịa, 

Bát Ðịnh, Thần Thông; hoặc nói “tôi thấy chư thiên, long vương, quỷ thần... 

đến  chỗ  tôi”.  Những  quả  vị,  những  pháp,  những  người  đã  nói  trên  gọi  là 

“trọng cụ”. 

Thập  Ðịa,  Tứ  Quả,  Bích  Chi  Phật  v.v...  là  thánh  nhân  Ðại  Thừa  và  Tiểu 

Thừa trong Phật pháp. Nếu tùy tiện nói dối mình đã chứng đắc quả vị ấy sẽ 

phạm  căn  bổn  trọng  tội.  Còn  như  Bát  Ðịnh,  Tứ  Thiền,  và  Tứ  Không  của 

phàm phu, ngoại đạo có thể tu chứng, dù không do những pháp này mà được 

liễu  thoát  sanh  tử,  nhưng  là  những  pháp  thù  thắng  trong  thế  gian,  nếu  bạn 

tùy tiện nói vọng ngữ là đã chứng đắc những pháp thiền định ấy, cũng đồng 

phạm căn bổn trọng tội. 



Ðến  như  pháp  quán  Bất  Tịnh,  quán  Sổ  Tức,  là  hai  món  cam  lồ  trong  Phật 

pháp.  Nếu  tu  tập  được  thành  tựu  hai  pháp  quán  này  cũng  có  thể  tiến  vào 

thành  Niết  Bàn,  hưởng  thọ  diệu  vị  cam  lồ.  Nay  bạn  tùy  tiện  nói  với  người 

rằng: “Tôi đã thành tựu pháp quán bất tịnh, tôi đã khéo tu pháp quán sổ tức”, 

tỏ ra rằng bạn đã chứng đắc, nhưng sự thật hoàn toàn chưa có chỗ chứng đắc 

nên bạn phạm căn bổn trọng tội. 



Như nói: “Chư thiên, long  vương, quỷ thần  v.v... đến chỗ tôi cúng dường”, 

như  thế  nhất  định  là  bạn  phải  có  đủ  thánh  đức  mới  có  thể  khiến  cho  thiên 

long, quỷ thần cảm động đến cúng dường, chứ không phải đơn giản. Người 

đời nghe như vậy, cho rằng bạn phải là một bậc tu hành cao siêu phi thường 

nên họ cũng phải tranh nhau đến cúng dường cho bạn. Vì thế bạn phải gánh 

lấy căn bổn trọng tội. 



Lại còn trường hợp nói với người: “Tôi đã tu hành đến mức vĩnh ly tam đồ, 

tôi đã đoạn trừ tất cả phiền não...” Nên biết việc này cũng không thể tùy tiện 

muốn nói gì thì nói, vì đều là việc nằm trong những chứng quả. Bạn chưa có 

được quả chứng gì, phiền não vẫn còn y nguyên, tam đồ cũng chưa thể thoát 

ly. Vì thế, nếu đối với người đời, bạn nói như vậy tất nhiên sẽ phạm căn bổn 

trọng tội. 



Nếu  đối  với  người  nói  rằng:  “Tôi  đã  thành  tựu  tổng  tướng  niệm  xứ,  biệt 

tướng  niệm  xứ.  Tôi  đã  tu  thành  các  pháp  Noãn,  Ðảnh,  Thế  Ðệ  Nhất  v.v... 

(chỉ về tứ thiền căn, thuộc về Gia Vị Hạnh trong năm hạnh, là địa vị giai cấp 

tu  hành  trong  tông  Pháp  Tướng  Ðại  Thừa).  Những  pháp  trên  đối  với  các 

hành giả rất khó, nhưng rốt ráo vẫn thuộc về pháp phàm phu, nên dù nói với 

người vẫn kết thành căn bổn trọng tội, nhưng giới thể không bị mất, hoặc giả 

không kết trọng tội mà chỉ kết thành tội khinh cấu. 



Nếu đối với người nói: “Toàn thể phong thổ quỷ thần đều đến chỗ tôi, họ rất 

thích  nghe  tôi  nói,  tôi  muốn  họ  làm  việc  chi,  họ  đều  vâng  lời  làm  theo”. 

Hoặc nói: “Tôi đối với những giới cấm của Như Lai đều giữ gìn được thanh 

tịnh một cách phi thường. Dù là giới Ðại, Tiểu, thô, tế như thế nào tôi hoàn 

toàn  không  dám  có  chút  vi  phạm”.  Hoặc  nói:  “Tôi  có  thể  thông  đạt  Tam 

Tạng thánh điển của Như Lai, bất cứ vấn đề nào trong Phật pháp, tôi đều đủ 

khả  năng  giải  đáp  một  cách  khéo  léo.  Quý  vị  có  những  nghi  vấn  gì  trong 

Phật pháp, có thể tùy thời tự tiện đến hỏi tôi, tôi sẽ giải đáp cho quý vị một 

cách mỹ mãn”. 



Nói  như  thế  để  tỏ  ra  bạn  là  người  lảu  thông  tam  tạng  kinh  điển,  hoặc  nói: 

“Tôi có thể khéo tu tập thiền định, mỗi ngày tôi định thời khóa lạy Phật bao 

nhiêu, niệm Phật bao nhiêu, tụng kinh bao nhiêu, trì  mật chú bao nhiêu, tôi 

mỗi ngày đều có tu mật hạnh” v.v... để tỏ ra bạn là người đúng như pháp tu 

trì. 



Những lời nói như thế, nhưng thực tế hoàn toàn không được như thế. Ðó chỉ 

là những lời vọng ngữ, không chân thật, nên phạm tội Khinh Cấu. 

Lại nếu bạn khởi tâm dối gạt người. Bổn ý muốn nói tự mình đã chứng được 

Sơ Quả, nhưng lại nói chứng được Nhị Quả, muốn nói chứng được Nhị Quả, 

lại  lầm  nói  chứng  Sơ  Quả;  muốn  nói  chứng  được  đệ  tam  quả,  lại  lầm  nói 

chứng Tứ Quả, muốn nói chứng được Tứ Quả lại lầm nói chứng được Tam 

Quả  v.v...  những  loại  như thế,  vì  chưa  đạt  được  mục  đích  của  mình đã  rao 

nói, nên chỉ kết thành tội phương tiện. 



---o0o--- 

 

7. Tiền nhân lãnh giải (người trước mặt lãnh hội được những điều giảng 

giải) 

Dù là nói lời vọng ngữ thế nào, chủ yếu là người đối diện hiểu rõ, mới có thể 

bị người nói vọng ngữ dối gạt. Nói lời hư vọng dối gạt người, bất luận là tự 

mình nói, hay bảo người nói, hoặc dù là viết thư nói... Cốt yếu là người nghe 

lời  nói  lãnh  hội được ý  nghĩa của bạn,  hiểu rõ được dụng  ý của bạn  và cực 

lực tín phụng. Ðây là lúc bạn bị kết thành căn bổn trọng tội. 



Giả như bạn nói những lời hư vọng mà người trước mặt không hiểu rõ dụng 

ý  của  bạn,  không  tin  phục  lời  bạn,  không  bị  sự  lừa  gạt  của  bạn,  thì  chỉ  kết 

thành tội khinh cấu. Hoặc giả đối với người, bạn nói lời hư giả, ngay lúc ấy, 

người  nghe không  hiểu,  nhưng  về sau,  họ  hồi tưởng  lại  lời của bạn  và  mới 

hiểu rõ ý tứ nguyên lai của bạn. Lúc ấy mới kết thành căn bổn trọng tội. 

Trường  hợp  bạn  không  đi  đến  người  để  nói  tự  mình chứng  đắc  thánh  quả, 

đắc  thiền  định,  đắc  thần  thông,  nhưng  người  lại  đến  hỏi  bạn  có  đắc  thánh 

quả, đắc thiền định, đắc thần thônghay không? Bạn thật sự không có chứng 

đắc,  đáng  lý  bạn  phải  thành  thật  nói  chưa  chứng  đắc,  nhưng  vì  bạn  bị  tâm 

mong cầu danh dự, lợi dưỡng sai khiến, thúc đẩy, nên đối với người hỏi, bạn 

gật đầu một cái, chứng tỏ bạn đã đắc quả, đắc định... và người ấy cũng thừa 

nhận như vậy, chứng tỏ bạn đã đắc quả, đắc định. Bạn dù không khai khẩu, 

nhưng đã gật đầu tự nhận, nên vẫn phạm căn bổn trọng tội. 



Hoặc  giả sau  khi  người ấy  hỏi rồi, bạn không  gật đầu  tự  nhận, cũng không 

nói  rằng  tôi  chưa  chứng  đắc,  chỉ  yên  lặng  không  nói  gì,  khiến  người  kia 

không  biết  bạn  có  chứng  đắc  hay  không?  Trường  hợp  này  dù  không  phạm 

tội trọng, nhưng tội khinh cấu thì không tránh khỏi  vì dù bạn không  nói  gì, 

nhưng đã tỏ thái độ không thành thật. 



Ngoài  những tội  vọng  ngữ trên, còn có  những  thứ tiểu  vọng  ngữ rất  nhiều, 

thông thường thế nhân rất dễ phạm. Có người cho rằng nói vọng ngữ chút ít 

không quan hệ chi; nhưng không biết rằng, lúc bạn nói mỗi một lời tiểu vọng 

ngữ  nào,  bạn  phải  bị  kết  mỗi  một  tội  khinh  cấu.  Và  căn  cứ  vào  mức  độ, 

người lãnh hội hiểu rõ lời nói hư vọng của bạn nhiều hay ít mà kết thành tội 

khinh cấu nhiều hay ít. 



Như  có  500  người  lãnh  hội,  hiểu  rõ  thì  kết  thành  500  tội  khinh  cấu.  Tiểu 

vọng  ngữ  mới  xem,  dường  như  không  quan  hệ  gì,  nhưng  nếu  do  sự  sai  sử 

của tăng thượng phiền não, thường xuyên vi phạm mãi không thôi. Lại thêm 

rất hứng thú, ưa thích trong việc vọng ngữ; không có tâm hổ thẹn mảy may, 

cũng bị mất giới thể Bồ Tát. Do đó mà thành căn bổn trọng tội. 

Giới  thể  Bồ  Tát  đã  mất  rồi,  bạn  lại  không  biết  tỉnh  ngộ,  nên  đến  đâu  cũng 

nói tiểu  vọng  ngữ. Vì trên thân bạn không có  giới thể để kềm chế,  nên chỉ 

phạm tánh tội, còn giá tội thì không. 



Nếu lúc nói vọng ngữ, bạn thường có tâm phát giác, biết đó không phải là tư 

cách làm người, không phải là hành vi nên có của người Phật tử tu học Phật 

pháp. Do đó, trong tâm sanh rất hổ thẹn, lập tức từ đó về sau không dám nói 

vọng ngữ nữa; thì dù cho giới thể của bạn đã bị  mất, nhưng bạn vẫn có thể 

thọ được tái thọ giới  Bồ Tát, cũng không  nhất thiết trước tiên phải sám  hối 

cho thấy được hảo tướng mới được thọ trở lại giới pháp. 



Trên thực tế, tội đại vọng ngữ, không thấy hành Phật tử tại gia lẫn xuất gia 

phạm  nhiều,  vì tất cả đều biết rõ tội đại  vọng  ngữ “chưa đắc  nói đắc, chưa 

chứng  nói chứng” có  một  hậu  hoạn không thể  lường. Ðối  với tội tiểu  vọng 

ngữ, trong sinh  hoạt  hằng  ngày, tùy thời  gian  và địa phương  đều khó tránh 

khỏi sự  vi phạm.  Dù rằng dường  như không quan  hệ trọng  yếu  lắm,  nhưng 

khi  đã  nói  quá  nhiều  thì  sẽ  biến  thành  tội  đại  vọng  ngữ.  Từ  tội  khinh  trở 

thành trọng tội. Vì thế chúng ta cần phải hết sức thận trọng! 



Giảng đến đây chúng tôi xin hỏi: Như thế nào mới khỏi phạm tội vọng ngữ? 

Dụ như một vị Pháp Sư hoằng dương chánh pháp, vì quần chúng giảng nói 

việc chứng đắc  Thập Ðịa  như thế  nào, quả vị  Thập Ðịa  ra sao, tu chứng tứ 

quả  như thế  nào, tuần thứ của tứ quả  ra sao... Cho đến dạy bảo  hành  giả tu 

pháp quán bất tịnh thế nào, tu pháp quán sổ tức thế nào, tu tập tứ thiền định 

như thế nào, tu tứ không định như thế nào... Cứ thường nhật vì thính chúng 

giảng  nói  như  vậy,  nhưng  chưa  từng  bao  giờ  nói  tự  mình  đã  chứng  đắc  thì 

không phạm tội vọng ngữ. 



Lại những trường hợp nói đùa, nói giỡn, nói một mình, nói lầm lộn  mà vốn 

không có ý dối gạt ai, cũng không vi phạm. Hoặc tự mình trong lúc nội tâm 

bị cuồng loạn, điên đảo, không tự chủ được, hoặc do một chứng bệnh gì làm 

cho  nội  tâm  mất  sự  minh  chánh  trầm  trọng.  Trong  tình  trạng  này,  dù  nói 

những lời không đúng sự thật cũng không phạm tội vọng ngữ. 

Lại trường hợp xả bỏ báo thân, chuyển sanh qua đời khác không tự nhớ cũng 

không phạm tội. 



Tóm lại:   

Tội đại vọng ngữ ở trong Phật pháp rất quan trọng. Không những rao nói nơi 

miệng mà trong nội tâm uẩn súc đại vọng ngữ cũng thuộc về căn bổn trọng 

tội. 

Trong kinh Văn  Thù Vấn nói: “Ðản khởi nhất  niệm  vọng  ngữ tưởng, phạm 

Ba  La  Di  tội”  (nội  tâm  khởi  một  tưởng  niệm  vọng  ngữ thì  phạm  Ba  La  Di 

tội). 

Tại sao lại phải nhận thức đến độ ấy? 

Một  Phật  tử  đã  thọ  giới  Bồ  Tát,  trong  mọi  trường  hợp  đều  phải  xa  lìa  bốn 

thứ  lỗi  của  vọng  ngữ,  cả  trong  giấc  mộng  cũng  không  nên  nói  lời  dối  gạt 

người, huống chi lúc bình thường lại cố ý nói vọng ngữ. Vì thế nên cần phải 

luôn luôn nói lời chơn thật, không nên nói lời hư vọng. Ðiều này đối với một 

vị Bồ Tát hóa độ chúng sanh rất là khẩn yếu. 



Vị Bồ Tát cần phải vì chúng sanh diễn nói chánh pháp, chúng sanh có tín thọ 

mới đạt được mục đích độ sanh của mình. Nếu Bồ Tát trước đã nói vọng ngữ 

với chúng sanh rồi, thì về sau dù có nói lời chi, chúng sanh cũng không thể 

tin. Như vậy, thử hỏi làm sao hóa độ chúng sanh? 



Kinh Niết Bàn nói: “Tất cả chúng sanh dù có đủ Phật tánh, nhưng cần phải 

do  sự  trì  giới  thanh  tịnh,  về  sau  mới  thấy  được  Phật  tánh.  Nhân  thấy  được 

Phật tánh mới đắc thành quả A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ- đề”. 

Theo  lời  kinh  dạy  trên  thì  biết  rằng:  Dù  mọi  người  đều  sẵn  đủ  Phật  tánh, 

nhưng từ vô thỉ lại bị phiền não che đậy, nên chưa từng thấy được Phật tánh. 

Dù trên lý thể nói là Phật, nhưng thực tế vẫn là một phàm phu khổ não. Thế 

nên muốn thấy được Phật tánh, hoàn thành Phật quả tối cao, cần phải tu các 

thiện hạnh để đối trị các thứ phiền não. Lúc phiền não đã sạch hết, Phật tánh 

toàn thể hiển hiện, mới mong thành tựu quả vô thượng Bồ Ðề. 



Nếu không thực hành như vậy mà đi đến đâu cũng nói: “Tôi đã thành tựu A-

nậu-đa-la  tam-miệu  tam-bồ-đề”.  Nếu  ai  hỏi  vô  thượng  Bồ  Ðề  làm  thế  nào 

mà được thành thì nói: “Vì tôi sẵn đủ Phật tánh cho nên đắc thành vô thượng 

Bồ Ðề”. Nên biết người thốt ra lời ấy đã phạm Ba La Di tội về đại vọng ngữ. 

Như  vậy  thì  bất  cứ  trường  hợp  nào  cũng  không  được  nói  vọng  ngữ  phải 

không? 



Không! Phải  xem  tùy  lãnh  vực, khía cạnh  nào  nên  hay không  nên  nói. Nếu 

vì  bản  thân  mình  thì  dù  nguy  hiểm  hoặc  phải  hy  sinh  đến  tính  mạng,  cũng 

nên hy sinh, chớ không nên nói vọng ngữ. Nếu vì lợi sanh, thật sự có lợi ích 

cho chúng sanh, cũng không ngần ngại, nên phương tiện quyền xảo nói vọng 

ngữ. Nói vọng ngữ như vậy, chẳng những mình không phạm tội lại còn sanh 

nhiều công đức. 



Ðiều  này  đức  Bổn Sư Thích Ca  là  một tấm  gương rất tốt.  Khi Ngài còn tại 

thế,  một  hôm  có  con  thỏ  bị  thợ  săn  rượt  bắt.  Nó  chạy  trốn  vào  trong  đạo 

tràng của Phật. Ngài thấy rõ thỏ chạy vào, nhưng khi người thợ săn đến hỏi, 

Ngài nói không thấy con thỏ nào chạy vào tịnh xá. Vì muốn cứu sanh mạng 

thỏ, Phật dù  nói không thấy  nhưng không  phạm  giới  vọng  ngữ,  lại sanh  rất 

nhiều công đức. 



Trong Du Già  Bồ  Tát Giới Bổn có  nói rất rõ: “Nếu  gặp  những  nhân duyên 

hữu  tình  bị  mạng  nạn,  vì  muốn  cứu  những  hữu  tình  ấy  khỏi  cảnh  tán  thất 

sanh mạng nên suy nghĩ như vầy: Việc này dù ta biết rõ nhưng ta không thể 

nói  thật,  vì  làm  cho  chúng  sanh  chịu  cảnh  khổ  nạn,  nhưng  nếu  ta  che  giấu 

cũng  khó  tránh  khỏi  lỗi  trái  với  tự tâm.  Suy  tư  hai  ba  phen  như  vậy  rồi  vì 

muốn  giải  thoát  mạng  nạn  cho  chúng  sanh,  nên  đành  phải  nói  trái  với  tự 

tâm”. 



Nên  biết  Bồ  Tát  nói  vọng  ngữ  như  thế,  không  vì  mong  cầu  danh  dự,  lợi 

dưỡng  cho  cá  nhân  mình,  mà  hoàn  toàn  xuất  phát  từ  lợi  tha.  Nên  tuy  nói 

vọng ngữ nhưng đối với giới Bồ Tát, chẳng những không mảy may vi phạm, 

lại còn sanh nhiều công đức. 



Vọng ngữ không vì tâm nhiễm ô mà vì tâm từ bi, cố nhiên là vô tội. Nếu do 

nơi  tâm  cầu  danh  dự,  lợi  dưỡng  thì  tội  ấy  nặng  vô  cùng,  sẽ  chiêu  cảm  quả 

báo kịch trọng. Nói về chánh báo của tội vọng ngữ là đọa vào trong tam ác 

đạo, thọ các khổ quả. Về dư báo thì khi ra khỏi tam ác đạo, sanh ra trên thế 

gian này phải chịu hai hậu quả:   



- Một là thường bị người bài báng. Như có những người thật sự chẳng có lỗi 

lầm  gì,  nhưng  đi  đến  đâu  cũng  bị  người  nói  xấu.  Ðó  là  do  dư  báo  của  tội 

vọng ngữ đời quá khứ chiêu cảm nên. 

- Hai là thường bị người lừa gạt, mê hoặc mà bị tổn thất tài vật rất nhiều. 

Nói  lời  dối  gạt  có  quả  báo  như  vậy,  còn  nếu  không  nói  hư  dối  mà  nói  lời 

chân thật thì có lợi ích gì? 

Trong kinh Ðại Thừa Lý Thú Lục Ba La Mật, phẩm Tịnh Giới nói: “Ly hư 

cuống  ngữ  diệc  tứ  chủng  báo”  (xa  lìa  lời  nói  hư  dối  thì  được  bốn  thứ  quả 

báo). Phân biệt sơ lược như sau:   



1. Một người nói lời chân thật, chư thiên, long thần đều để tâm thương xót, 

luôn theo thủ hộ, nhờ đó mà không đến nỗi bị tổn hại một cách vô duyên cớ. 

Trên đời này, chúng ta đến bất cứ nơi nào cũng đều có cạm bẫy. Chỉ cần sơ 

ý một chút liền bị vướng bẫy, trợt té. Hiện tại tu hành các công đức, lại giữ 

giới  vọng  ngữ thanh tịnh  nên được chư thiên thủ  hộ, tự  nhiên không sợ  lạc 

vào trong vòng của người khác. Sở dĩ chư thiên thủ hộ bạn vì bạn thường nói 

lời chân thành. Do đó, chúng ta thấy lời nói chân thành rất cần yếu vậy. 



2.  Người  nói  lời  chân  thật  không  bao  giờ  dùng  lời  hư  vọng  lừa  gạt  người, 

nên nói ra lời chi cũng đều được người tín thọ. Ðó là một điều không phải dễ 

làm. Vì trải qua thời gian lâu dài hai bên giao tiếp nhau, người ta biết lời của 

bạn nói ra đều là sự thật, có căn cứ, không phải tùy tiện nói bướng, nói càn. 

Lâu ngày chầy tháng, lời nói của bạn mới được tín nhiệm không nghi. 

Là  một  vị  Bồ Tát lợi sanh,  vì  người tuyên thuyết chánh pháp của  Như Lai, 

đã xa lìa hẳn lời nói hư vọng, nên chúng sanh nghe pháp liền phát tâm thâm 

tín, thừa nhận những điều Phật pháp đã giảng dạy rất hợp lý, lập ý vâng theo 

lời dạy mà thực hành. Như thế bạn vừa khỏi phí công lại đạt được mục đích 

thuyết pháp độ sanh của mình. 



Giả như lời nói của một vị pháp sư hoằng dương Phật pháp không được sự 

tín thọ của thính chúng thì vị pháp sư ấy thành tựu được cái gì? Người thông 

thường  khi  nói  chuyện  còn  cần  làm  cho  người  khác  tín  nhiệm  lời  nói  của 

mình, với vị hoằng truyền chánh pháp của Như Lai, thuyết pháp lợi sanh thì 

điều khiến cho nhân quần tín nhiệm lời nói của mình lại càng trọng yếu hơn 

nữa. 



Như vậy, phải làm thế nào để có thuyết pháp được sự tín thọ của mọi người? 

Ðiều này chỉ có xa lìa vọng ngữ mới được như vậy. 



3.  Người  nói  lời  chân  thật  vì  đã  xa  lìa  lời  nói  dối,  nên  bất  cứ  sanh  ở  nào, 

trong miệng thường toát ra hương vị thanh khiết của liên hoa. 



Nói ra, tôi (pháp sư) tin chắc rằng quý vị cũng như tôi, nhưng thấy khi chúng 

ta  mặt đối  mặt  nói chuyện,  nếu trong  miệng của  người phát ra  hơi  hôi thối 

thì  nhất  định  chúng  ta  không  thích  nói  chuyện  với  kẻ  ấy.  Trái  lại,  miệng 

người thường phát ra mùi hương liên hoa, dù người ấy nói những điều không 

đúng với những chỗ ta thích nghe, nhưng chúng ta vẫn có ý muốn cùng với 

người ấy nói chuyện và những người như thế luôn được mọi người ái kính. 



Lại nữa, do nơi mình thành thật, không hư dối, tin chắc người đối với mình 

cũng không  bao giờ  nói  lời  giả dối, cho  nên không  nghi  người khác  nói  lời 

giả  dối.  Mình  đối  với  người  có  thái  độ  chân  thành  như  vậy,  nên  tự  nhiên 

người cũng sẽ tin lời nói của mình là chân thật. Như thế, hai bên đã tương xử 

với  nhau,  hoàn  toàn  đặt  lòng  tin  nơi  nhau,  thì  không  xảy  ra  việc  bạn  nghi 

ngờ,  tôi  nghi  kỵ,  lưới  nghi  từng  từng  lớp  lớp  phát  sanh.  Ðấy  là  kết  quả  tốt 

đẹp do xa lìa lời nói dối mà được. 



Việc rất khó làm của người đời là gây lòng uy tín với nhau. Một người đã có 

uy tín tốt đẹp thì đi đến đâu cũng được. Cho nên cần phải nói lời thành thật, 

xa lìa lời nói hư dối. 



4.  Người  nói  lời  chân  thật  thì  bất  cứ  nói  ra  lời  chi,  tự  nhiên  được  sự  tín 

nhiệm  của  mọi  người,  nhất  là  một  vị  Bồ  Tát thuyết  pháp  độ  sanh.  Khi  bạn 

nói ra một lời pháp nào cũng đều được chúng sanh nghe theo và cảm thấy vô 

cùng hoan hỷ. Nếu bạn đem công đức, lời nói chân thật ấy hồi hướng về quả 

vô thượng Bồ Ðề thì sẽ được chân thật ngữ của Như Lai, đắc quả vô thượng 

Bồ  Ðề.  Xa  lìa  lời  nói  hư  giả  dối  gạt  có  thể  thâu  hoạch  được  quả  báo  thù 

thắng như trên vậy. 



---o0o--- 

B.1.1.5. CÔ TỬU GIỚI (giới bán rượu) 

Kinh văn:   

1. Phiên âm:   

Từ câu “nhược Phật tử tự cô tửu, giáo  nhân cô tửu...” cho đến câu “thị  Bồ 

Tát Ba La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu Phật tử tự  mình bán rượu, bảo người bán rượu, nhân bán rượu, duyên 

bán  rượu,  cách  thứ  bán  rượu,  nghiệp  bán  rượu.  Tất  cả  mọi  thứ  rượu  đều 

không được bán. Rượu là nguyên nhân danh tội lỗi. Là Phật tử lẽ ra phải làm 

cho tất cả chúng sanh có trí huệ sáng suốt, nhưng trái lại đem sự say mê điên 

đảo cho tất cả chúng sanh, Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Lời giảng:   

Bốn trọng  giới Sát, Ðạo, Dâm, Vọng đều đã giảng rõ ở trước. Giờ đây, xin 

giảng giới Cô Tửu thứ năm. 

Chữ  “cô”  có  hai  nghĩa:  mua  và  bán,  nên  mua  rượu  gọi  là  cô  tửu,  mà  bán 

rượu cũng gọi là cô tửu. 



Rượu là ẩm liệu để uống, có chứa tính ma túy bên trong nên uống nhiều sẽ 

làm  cho  người  hôn  mê.  Do  đó,  Ðại  Thừa  cũng  như  Tiểu  Thừa,  Tăng  cũng 

như tục, đối với rượu đều bị nghiêm cấm. Chẳng những năm chúng xuất gia 

không  được  sinh  sống  bằng  nghề  bán  rượu,  mà  cả  hai  chúng  tại  gia  cũng 

không được làm nghề này. 



Phật pháp cho việc bán rượu và đặt mua rượu là việc bất hợp luật nghi. Nếu 

làm  việc  này  để  làm  phương  tiện  mưu  sinh  về  kinh  tế,  là  điều  Phật  pháp 

không  thừa  nhận,  vì  trái  với  tinh  thần  Phật  pháp.  Với  hành  giả  bên  Thanh 

Văn thì phạm về luật mua bán quy định trong Thất Tụ và chỉ phạm vào thiên 

thứ ba của giới “cấm mua bán”. 

Nhưng với hành giả Bồ Tát bên Ðại Thừa, trong tinh thần lấy lợi tha làm chủ 

yếu, tuyệt đối không được mua bán rượu, nếu làm thì phạm căn bổn trọng tội 

không thể tha thứ. 

 

---o0o--- 

 

Tại sao mua bán rượu phạm căn bổn trọng tội không thể tha thứ? 

Vì rượu là thuốc vô minh, cũng là thứ làm loạn tâm tánh, uống vào sẽ bị hôn 

mê. Thế là không hợp với tinh thần Bồ Tát. Bồ Tát giáo hóa dẫn dắt chúng 

sanh được tăng trưởng  và  kích phát  mọi  người  hướng thiện. Ðã không  làm 

như vậy, lại cho người uống thuốc vô minh, khiến tâm tánh hôn mê tán loạn 

thì đâu phải là hành vi của Bồ Tát, cho nên phải quyết định nghiêm cấm. 

Thông thường việc uống rượu được xem là rất quan trọng, là một trong năm 

giới cấm. Thế tại sao việc mua bán rượu liệt vào giới trọng mà uống rượu để 

vào giới khinh? 



Vì tội uống rượu quả thật rất nặng, nhưng chỉ tai hại trong phạm vi bản thân 

một cá nhân, chứ không gây tổn hại đến nhiều người. Ðối với Ðại Thừa Bồ 

Tát,  uống  rượu  không  phải  là  một  trọng  tội  đứng  đầu  mà  chỉ  liệt  vào  một 

trong bốn mươi tám giới khinh. 




Còn  người  đặt  rượu  và  bán  rượu  làm  cho  quảng  đại  quần  chúng  bị  thương 

hại, thậm chí còn đi đến chỗ bại quốc, vong gia, táng thân, mất mạng. Việc 

này thường thấy không ít trong lịch sử, Cho nên Ðức Phật đặc biệt đem việc 

mua bán rượu và đặt rượu chế thành giới trọng. 



Triều nhà Hạ bên Trung Hoa có ông Nghi Ðịch có tài pha chế rượu rất ngon, 

ông đem rượu phụng hiến lên vua Võ Ðế. Nhà vua dùng thử, thấy hương vị 

của rượu rất đậm đà, ngấm vào cơ thể tạo ra cảm giác ngất ngây. 



Vua  biết  rằng  nếu  để  nhân  gian  uống  rượu  này  sẽ  gây  hậu  quả  vô  cùng  tai 

hại,  thậm  chí  có  thể  đến  cảnh  nước  mất  nhà  tan.  Từ  đó,  chẳng  những  ngài 

cấm không cho  nấu  và pha chế rượu;  riêng đối  với Nghi Ðịch,  ngài còn  xa 

lánh dần dần và chính bản thân nhà vua cũng hết sức tự khiển trách về việc 

uống rượu. 



Trong  lịch  sử  Trung  Hoa,  vua  Võ  Ðế  nhà  Hạ  thật  là  một  bậc  minh  quân, 

minh trí. Chính thiện cử này là một trong những nguyên nhân tạo nên phong 

cách,  cũng  như  tinh  thần  cao  quý  của  ngài.  Nếu  đương  thời,  sau  khi  uống 

rượu, Ngài cảm thấy ưa thích vị ngon ngọt của rượu, rồi mải trầm mê trong 

những chén rượu ấy thì Ngài sẽ không bao giờ được  lịch sử suy tôn  là  một 

bậc minh quân như thế. 



Vì người nấu rượu và mua bán rượu gây ảnh hưởng xấu cho rất nhiều người, 

nên  quyết  không  phải  đó  là  hành  vi  của  một  vị  Bồ  Tát.  Vì  thế,  trong  kinh 

này, dù chưa luận đến tội lỗi của việc uống rượu, mà trước tiên, đã ngăn cấm 

việc nấu rượu cũng như bán rượu. 

 

* Thời kỳ chiến tranh Hoa - Nhật: 

Ở Hương Cảng có một vị ưu bà di rất thâm tín pháp môn Tịnh Ðộ, và rất tôn 

kính  ngài  Liên  Tông  Thập  Tam  Tổ  Ấn  Quang  đại  sư.  Phật  tử  này  viết  thư 

thỉnh đại sư đến Hương Cảng tỵ nạn. 



Ngài  biết  gia  đình  của  Phật  tử  này  đã  nhiều  đời  sống  với  nghề  nấu  và  pha 

chế rượu nên viết thư phúc đáp rằng nếu muốn ngài đến Hương Cảng tỵ nạn 

thì phải từ bỏ nghề nấu rượu. Theo đây, chúng ta thấy đối với giới này, Ấn 

Tổ xem trọng đến mức nào. 



Rượu sở dĩ bị nghiêm cấm vì nó là tuyền nguyên sản sanh các tội lỗi. Trên 

thế gian, biết bao người tạo không biết bao nhiêu tội lỗi, thậm chí phạm đến 

tội ngũ nghịch, thập ác, đều là do sau khi uống rượu quá độ, sanh hôn mê mà 

tạo thành. Vì khi say rượu thì lý trí bị mất hẳn. Chẳng những đối với những 

việc  công  đức  pháp  lành  cần  phải  làm,  họ  đã  không  chịu  làm,  mà  chính 

những công đức pháp lành họ đã tạo trước đây cũng bị  mất hẳn, để rồi trọn 

ngày thân tâm điên đảo, không biết làm việc gì. 



Lại  nữa,  khi  uống  rượu  say  thì  không  thể  tự  khống  chế  mình.  Trong  việc 

sinh hoạt hằng ngày thì hoang phí, huy hoắc (tiêu tiền không nghĩ) vô độ, là 

cội gốc mọi sự gây gỗ với người khác; là yếu môn sanh các thứ bịnh cho bản 

thân, tâm tánh cuồng loạn, không biết hổ thẹn, không biết liêm sỉ. Ðến nỗi, 

nhiều  khi  thoát  hết  cả  y  phục  trên  thân,  đi  đứng  xiêu  vẹo,  té  lên  té  xuống, 

nằm  vất  vưởng  đầu  đường  xó  chợ,  bị  người  chê  bai  không  đếm  xỉa  đến, 

tiếng xấu lan khắp mọi nơi. 



Cuối  cùng,  với  các  bậc  chánh  nhân  quân  tử  ngày  một  xa  dần,  với  bọn  ác 

hữu,  ác  nhân  ngày  một  gần  gũi.  Ðể  rồi  ngày  càng  đi  vào  vực  sâu  tội  ác 

không phương cách tự cứu! 



Như  thế,  chúng  ta  thử  nghĩ  tai  hại  của  rượu  lớn  biết  chừng  nào!  Chẳng 

những  thế,  còn  có  những  sự  tình  bất  luận  quan  hệ  với  mình  hay  liên  quan 

đến người, vốn nên giữ bí mật, nhưng khi đã quá say, không kiềm chế được 

miệng, đem nói hết cho mọi người nghe. Nếu vấn đề hay sự việc không đến 

nỗi quan trọng  thì  không  nói chi;  trái  lại,  giả  như đó  là sự việc tối  mật, thì 

họa hoạn vô cùng. Có nhiều kẻ sau khi uống rượu, phát cuồng, nói bậy đến 

nỗi táng thân mất mạng, việc này rất thường thấy trong xã hội. 



Dù  bạn  là  một  người  biết  tôn  trọng  lễ  nghi  đến  độ  nào,  khi  say  rồi  thì  nội 

tâm  mờ  mịt,  tôn  ty  già  trẻ  không  phân.  Ðối  với  cha  mẹ  đáng  lẽ  phải  hiếu 

thuận  cung  kính,  trở  lại  đánh  mắng.  Ðối  với  bậc  trưởng  thượng,  lẽ  ra  phải 

tôn trọng, nhưng ngược lại làm ô nhục, hủy báng các ngài. 

Còn như bạn là một Phật tử, xưa nay đối với Tam Bảo hết dạ chí thành, chí 

kính; nhưng một khi uống rượu vào rồi hôn mê, vội đem Tam Bảo vất ra sau 

ót, lại cũng không biết thế nào là cung kính Phật, Pháp, Tăng. Chẳng những 

thế khi chất độc của rượu ăn sâu quá rồi, bạn không còn được là một người 

bình thường, mà đã trở thành một kẻ cuồng si. 



Những việc không đáng nóng giận, bạn lại phát đại sân nộ  một cách phi lý. 

Những  việc  vốn  không  nên buồn rầu  khóc lóc, bạn  lại thương tâm khóc kể 

mãi không thôi. Những việc vốn không nên nói nhiều, bạn lại lớn tiếng, cao 

giọng,  nói  bậy.  Những  người  vốn  không  nên  đánh  đập  thì  bạn  lại  xông  tới 

đánh họ. Những hành động mất phong độ chánh thường như vậy, không phải 

là điên cuồng thì là gì? 



Khi đã như thế thì những giới phẩm bạn cần phải nghiêm giữ, lại không thể 

giữ  gìn  đúng  theo  pháp,  nên  tự  nhiên  bạn  sẽ  trở  thành  một  tội  nhân  phạm 

giới trong Phật pháp. 



Giới phẩm đã không giữ gìn, nội tâm lại tán loạn không thôi. Khi tưởng nhớ 

việc  này,  khi  nghĩ  suy  việc  khác.  Sinh  hoạt  theo  lối  si  mê,  tán  loạn  trong 

cảnh thiên hôn địa ám, tự nhiên trí huệ sẽ mất hẳn, không thể biện biệt phải 

quấy, chánh tà. 



Lại nữa người uống rượu quá say, tất nhiên thân tâm phóng dật theo đuổi thú 

vui  thinh  sắc.  Lâu  ngày  thể  xác  dần  suy,  sắc  thân  mỗi  ngày  một  bại  hoại, 

cuối  cùng  chỉ  còn  da  bọc  xương,  không  còn  giống  hình  hài  một  con  người 

nữa. 

Tóm lại:   



Rượu có những đại quá hoạn như thế. Lớn thì tán thất huệ mạng; nhỏ thì tàn 

hại sắc thân, nên Phật pháp không thể cho phép bán rượu hay nấu chế rượu. 

Mua hay bán đều gọi là “cô”. Nhưng chữ “cô” ở đây là chỉ về việc bán rượu. 

Bán  rượu  là  việc  đổi  chác,  đem  vốn  cầu  lời.  Nếu  nói  về  tinh  thần  kinh 

thương thế tục thì không có gì đáng phải cấm ngăn, bàn luận. Nhưng đối với 

lập  trường  của  Phật  pháp,  luận  về  cầu  đạo  giải  thoát  thì  không  thể  không 

phân tách sự lợi hại đối với việc này, nên dù là Phật tử tại gia, đã thọ Bồ Tát 

giới, bạn cũng không được làm việc buôn bán bất hợp luật nghi ấy. 

Ðức Phật dạy: Nếu một Phật tử hành Bồ Tát đạo, dù tự cô tửu hay giáo nhân 

cô tửu đều trái với luật nghi của Bồ Tát. 

- Tự cô tửu là chính mình làm nghề pha chế rượu bán để thu lợi sinh sống. 

- Giáo nhân cô tửu là mình mở tiệm, quán cho kẻ khác bán rượu. 



Nếu  số  lời  thu  được  thuộc  về  phần  mình  thì  đồng  với  tự  mình  bán  rượu 

không khác, nên phạm căn bổn trọng tội. Nếu số lời thu hoạch được thuộc về 

phần  người  đứng  bán,  theo  sự  lý  giải  của  kinh,  có  chỗ  cho  là  kết  thành  tội 

khinh cấu, có chỗ lại cho rằng thuộc về căn bổn trọng tội. 



Tại sao vậy? Vì tiền lời tuy thuộc về người khác, nhưng chính bạn dạy người 

bán rượu, cho  nên  mới khiến có  người  mua rượu về  uống,  gây tổn  hại thân 

thể họ, tán thất huệ mạng của họ. Vì vậy, tự bán hay bảo người bán không có 

gì khác nhau. Ðây là những tác hại nhắm vào việc làm cho tâm chúng sanh 

bị  điên  đảo,  chứ  không  chỉ  đơn  thuần  nhắm  vào  phương  tiện  kiếm  lời  mà 

thôi.  Nghĩa  là  chủ  yếu  làm  cho  chúng  sanh  bị  hôn  mê,  điên  đảo  thì  không 

luận  là  đích  thân  bạn  hay  bạn  bảo  người  khác  bán  rượu,  tội  ấy  vẫn  bằng 

nhau. Cho nên đều kết thành căn bổn trọng tội. 



Do  đó,  một  hành  giả  Bồ  Tát  chân  chánh,  dù  bất  cứ  nhân  duyên  nào  đều 

không được bán rượu. Dù trước kia bạn sống với nghề bán rượu, nhưng một 

khi đã phát tâm Bồ Ðề, thọ  Bồ  Tát giới, phải tức khắc đổi  nghề. Nhất định 

không giữ mãi nghề bán rượu này để tự hại mình và hại người. 

Bán rượu kết thành trọng tội đều do hội đủ bốn điều kiện giống như các giới 

trước: nhân, duyên, pháp, nghiệp. 



1. Cô tửu nhân (nhân bán rượu): đầu tiên khởi một tâm niệm bán rượu để lấy 

lời nhiều gọi là nhân bán rượu. 



2. Cô tửu duyên (duyên bán rượu): tâm niệm bán rượu này tương tục không 

gián đoạn, đưa đến việc bán rượu. 



3. Cô tửu pháp (cách thức bán rượu): quá trình làm việc bán rượu có những 

hình  thức  mua  vô,  bán  ra  một  lít,  hai  lít,  một  xị,  hai  xị  v.v...  cùng  các 

phương thức, tư cụ mua bán gọi là cách thức bán rượu. 



4. Cô tửu nghiệp (nghiệp bán rượu): việc vận dụng tay mình bán rượu, đem 

rượu  trao  cho  người  mua  để  hình  thành  việc  bán  rượu,  gọi  là  nghiệp  bán 

rượu. 

Rượu có nhiều loại như:   

- Thiêu tửu (rượu dùng để đốt như alcohol), loại này hàm chứa tinh chất của 

rượu rất nhiều và trong suốt, không màu sắc. 

- Hoàng tửu là rượu có sắc vàng. 

- Khúc tửu là rượu ở trong chất men. 

- Bồ đào tửu là rượu làm bằng trái bồ đào. 

- Cam giá tửu là rượu mía. 

- Quả tử tửu là rượu làm bằng các thứ trái cây. 

- Thảo mộc tửu là rượu chế bằng các thứ cây cỏ. 

- Mễ tửu là rượu nấu bằng gạo, nếp v.v... 

Bất  luận  là  thứ  nào  trong  các  thứ  nói  trên,  không  luận  về  nồng  độ  rượu 

mạnh hay yếu, chỉ cần người uống bị hôn mê, đều không được bán. Cho nên 

kinh  dạy:  “Nhứt thiết  tửu  bất  đắc  cô”  (tất cả  các  thứ rượu  đều  không  được 

bán). 

Tại sao vậy? 

Trong  kinh  dạy  tiếp  rằng:  “Rượu  là  nhân  duyên  sanh  khởi  các  tội  ác”.  Cứ 

xem nhân loại hiện nay trong xã hội, phân tranh gay gắt, phát sanh vô số đại 

quá  hoạn, đa số đều do uống  rượu  mà ra. Hàng Phật tử bất  luận tại gia hay 

xuất gia, nhiều vị giới hạnh không thanh tịnh cũng do nơi uống rượu mà hủy 

phạm giới cấm. Thậm chí đến nỗi khuynh gia bại sản, tán quốc vong gia, tán 

thân mất mạng, đa số đều do uống rượu gây nên. 



Ðại Trang Nghiêm Luận có dạy: “Phật thuyết thân khẩu ý, tam nghiệp chi ác 

hạnh, duy tửu vi căn bổn” (Phật dạy thân, khẩu, ý, ác hạnh của ba nghiệp chỉ 

do rượu làm gốc). 

Do đây, chúng ta thấy tai hại của rượu to lớn vô cùng. Như một người bản 

chất  văn  nhã  và  từ  ái,  khi  bị  rượu  làm  hôn  mê,  dám  làm  những  việc  đánh 

mắng người và trở thành một kẻ hung bạo. Như vậy không phải là do uống 

rượu mà sanh ra là gì? 



Vì rượu có khả năng sanh ra các tội ác, là cội nguồn của tất cả ác hạnh, cho 

nên Phật nghiêm cấm tất cả hành giả Ðại Thừa Bồ Tát không được bán rượu. 

Bồ  Tát  vì  hóa  độ  chúng  sanh  mà  phát  tâm  Bồ  Ðề,  nhận  thấy  chúng  sanh 

đang ở trong vòng vô minh mê vọng, sinh hoạt quanh quẩn trong vòng tội ác 

thiên hôn địa ám, nên mới vận dụng các thứ thiện quyền phương tiện để khai 

phát trí huệ minh đạt cho chúng sanh. 



Kinh  dạy  tiếp  theo:  “Nhi  Bồ  Tát  ưng  sanh  nhứt  thiết  chúng  sanh  minh  đạt 

chi  huệ”  (là  Bồ  Tát,  lẽ  ra  phải  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  có  trí  huệ  sáng 

suốt). 



Sanh khởi trí huệ minh đạt cho chúng sanh là làm cho chúng sanh biện biệt 

được phải quấy, thiện ác, thông đạt sự lý, biết chỗ thủ xả, hiểu rõ chánh tà, 

không bị hôn mê che lấp, cũng không bị trệ ngại, không còn bồi hồi trên con 

đường mê tối, chỉ hướng về con đường của đấng Ðại Giác mà tiền tiến. Ðấy 

mới chính là bi nguyện của Bồ Tát cần thực hành. Nếu đã không thực hành 

như  vậy,  lại  còn  đi  bán  rượu,  khiến  cho  người  sau  khi  uống  rồi,  vốn  là  kẻ 

nhút  nhát,  biến  thành  người  to  gan,  tâm  tánh  vốn  nhu  hòa  trở  thành  cường 

bạo; bản chất  là  người thông đạt sự  lý trở  nên kẻ  mê  muội, tối tăm,  vốn  là 

người thông đạt quyền biến trở  nên kẻ  ngu  muội, đần độn. Như vậy  đều  là 

do nơi rượu sai khiến. 



Vì vậy, làm sao có thể nói việc bán rượu là không quan trọng? Làm sao có 

thể  nói  chỉ  là  tùy  tiện  đôi  chút  mà  không  cần  lưu  tâm  đề  phòng?  Làm  sao 

không cực lực tuyệt đối ngăn cấm? 



Hành  giả  Bồ  Tát lấy  việc  lợi sanh  làm  trách  nhiệm của  mình,  nên trên  mọi 

khía  cạnh,  đều  có  bổn  phận  khai  phát  trí  huệ  cho  chúng  sanh,  khích  phát 

chúng sanh có chí hướng thượng, khiến cho chúng sanh đồng bước trên con 

đường của đấng Ðại Giác luôn tiến bước không ngừng. Nếu không thành tựu 

được những điều như vậy, thì không đúng với hạnh nguyện của Bồ Tát. 

Nên kinh dạy tiếp: “Nhưng trái  lại còn  làm cho tất cả chúng sanh sanh tâm 

điên đảo”, ở đây bảo là làm cho tất cả chúng sanh điên đảo, có nghĩa là đem 

rượu  bán  cho  người,  làm  cho  tâm  tánh  của  chúng  sanh  mê  hoặc,  điên  điên 

đảo đảo thì đâu còn gì là tâm hạnh của vị Bồ Tát. 



Ðúng  thế!  Ðại  đa  số  chúng  sanh  trên  thế  gian  này  đều  ngu  muội,  nhưng 

không phải không có  người  minh  đạt  luân lý. Ðã  minh đạt thì không có  lỗi 

lầm, và nếu lại gia tâm đề cao cảnh giác, luôn luôn tự sách phát cho mình thì 

có  thể  đi  trên  con  đường  giải  thoát  lớn  của  pháp  xuất  thế.  Nay  vì  bạn  đem 

rượu  bán  cho  người  làm  cho  người  mãi  hôn  mê,  đó  là  việc  hoàn  toàn  trái 

nghịch với luân lý, thử hỏi tội ác của bạn lớn hay không? 



Lại nữa có những hành giả tu học Phật pháp, thông đạt và vững tin nơi luật 

nhân quả, thiện ác. Việc làm không bao giờ dám trái luật nhân quả và đã có 

công  phu  tu  chứng;  nay  vì  bạn  đem  rượu  bán  cho  người,  khiến  người  biến 

thành một kẻ ngu xuẩn, vô trí, mê muội đối với lý nhân quả, hoặc phủ nhận 

luật nhân quả và cho tu chứng không có ý nghĩa gì. Bấy giờ, họ bỏ phế công 

phu tu hành trước kia, thử hỏi tội ác của bạn lớn hay không lớn? 



Vì tham lam muốn thâu được nhiều tiền của, vận dụng phương kế bán rượu 

cho  người  uống,  khiến  người  hôn  mê,  điên  đảo,  và  làm  những  việc  không 

nên  làm.  Tội  lỗi  này  đương  nhiên  rất  nặng,  nên  cuối  cùng,  kinh  văn  dạy: 

“Thị Bồ Tát Ba La Di tội” (Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội). 

- Không được bán rượu là đoạn trừ tất cả ác, thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

- Nên sanh khởi trí huệ minh đạt do nơi tu tập tất cả các pháp lành, thuộc về 

Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Làm cho chúng sanh tâm không điên đảo, đó là khắp độ chúng sanh, thuộc 

Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Nếu giữ gìn giới không bán rượu nghiêm cẩn thì Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ 

Tát được trọn vẹn. Nếu phạm giới bán rượu là hủy phạm Tam Tụ Tịnh Giới 

của Bồ Tát, như vậy mất hẳn tư cách Bồ Tát. 

Cho  nên,  muốn  làm  một  vị  Bồ  Tát  chân  chánh,  danh  hợp  với  thật,  chẳng 

những  không  được  sát  sanh,  trộm  cắp,  dâm  dục,  vọng  ngữ,  mà  còn  không 

được bán  rượu  nữa. Vì  họa  hại của sự bán rượu  vô cùng  vô  tận. Trong  khi 

Bồ Tát phải lấy việc lợi sanh làm tối yếu, đâu nên vì mưu cầu sự sống cho cá 

nhân mình mà để họa hại vô cùng tận cho chúng sanh? 



Giới  không  bán  rượu  chỉ  thuộc  về  giá  nghiệp  mà  không  thông  nơi  tánh 

nghiệp. Vì giới này chỉ ngăn cấm những người thọ giới Bồ Tát, không phải 

là điều ngăn cấm của pháp luật thế gian. 



Các quốc gia trên thế giới hiện nay, không nước nào ngăn cấm làm rượu và 

bán rượu hay nấu rượu vì việc bán rượu thu được một số ngoại tệ rất lớn và 

tiền thuế rượu cũng nhiều. Nhưng vì việc này thuộc về Ác Luật Nghi23 nên 

chẳng những hàng Phật tử đã thọ giới nếu bán rượu sẽ phạm tội này mà ngay 

đến những người không thọ giới, sống với nghề này cũng bị chiêu cảm quả 

báo không tốt. 



Cho  nên  Ðức  Phật  đặc  biệt  vì  các  đại  sĩ  đã  phát  Bồ  Ðề  tâm  và  thọ  Bồ  Tát 

giới,  chế  định  giới  điều  này  để  ngăn  cấm  rất  nghiêm  khắc.  Ðồng  thời, 

khuyến  dạy  các  Bồ  Tát không  được  sinh  sống  bằng  nghề  bán  rượu  và  làm 

rượu. Nếu làm thì phạm Ba La Di tội. 



Như có người lại cho rằng không có quả báo tội ác thì Ðức Phật là một đấng 

đại từ đại bi cần gì phải chế lập giới điều này làm cho chư Bồ Tát phải bị sự 

thúc phược vô ích? 



Uống  rượu  làm  cho  người  say  loạn  nên  đương  nhiên  không  được  bán. 

Nhưng các thứ rượu dùng trị liệu những bịnh đau nhức vẫn không được bán 

hay sao? 



Có chỗ nói: Bồ Tát tại gia vì muốn duy trì sự sanh sống cho cá nhân và gia 

đình, hoặc vì mong cầu tiền lời mà bán rượu thuốc thì không vi phạm Bồ Tát 

luật nghi vì hai lý do sau đây:   

- Vì rượu thuốc diệt trừ bệnh  hoạn cho  người, làm cho thân tâm con  người 

được an ổn, khang kiện. 

- Trong rượu thuốc có các thứ thuốc nên khi người dùng, chỉ dùng đúng liều 

lượng mà thôi, không thể buông lung uống quá lượng đến nỗi sanh ra tội hôn 

mê, say  loạn, cho  nên không  vi phạm  Bồ  Tát giới. Những điều  này chỉ cho 

phép Bồ Tát tại gia, còn Bồ Tát xuất gia thì tuyệt đối không cho phép, vì đó 

là việc nuôi sống tà mạng, trái với nếp sống chánh mạng. 

Có  chỗ  nói  rằng  bất  luận  Bồ  Tát tại  gia  hay  xuất  gia,  đều  ở  trong  phạm  vi 

ngăn  cấm  không  cho  phép,  vì  trong  các  luật,  luận  từ  trước  đến  nay  không 

thấy khai mở giới này. Nhưng đó là nói về tất cả các thứ rượu uống vào làm 

cho tâm tánh mê loạn, chứ đối với các thứ rượu thuốc thì vô hại. 

Giới  bán  rượu  kết  thành  trọng  tội  cũng  không  phải  đơn  giản,  phải  hội  đủ 

năm duyên, lược phân biệt như sau:   



1. Thị chúng sanh: Có ba phẩm sai biệt:   

- Nếu bán rượu cho chúng sanh thượng phẩm thì phải căn cứ bán rượu cho 

người nào để định tội khinh, trọng. 

- Nếu  bán  cho  những  người  uống  mà  họ  không  bị  hôn  mê,  tán  loạn  thì  chỉ 

phạm tội khinh cấu. 

-  Nếu  bán  cho  những  người  uống  vào  mà  họ  bị  say  sưa,  loạn  tâm  thì  kết 

thành căn bổn trọng tội. 



Ở  đây  có  người  hỏi:  chúng  sanh  thượng  phẩm  tức  là  Phật,  thánh  nhân,  sư 

tăng v.v... những bậc này uống rượu cũng bị say loạn hay sao? 

Chư  Phật,  thánh  nhân  đương  nhiên  không  bao  giờ  uống  rượu,  say  loạn; 

nhưng  hàng  cha  mẹ,  sư  tăng  dù  thuộc  về  thượng  phẩm,  nhưng  không  nhất 

định là thánh nhân nên khi uống rượu quá lượng cũng say khướt như thường. 



Cũng  có  rất  nhiều  bậc  sư  trưởng  uống  rượu  say  nhừ  tử  như  bùn.  Cũng  có 

những tăng chúng xuất gia không giữ gìn đúng theo giới luật, khi uống rượu 

chẳng  những  không  biết  hổ  thẹn,  mà  khi  càng  uống  lại  càng  cảm  thấy  vui 

tươi,  hớn  hở.  Vì  thế,  nếu  đem  rượu  bán  cho  những  chúng  sanh  không  phải 

thánh nhân này, sẽ phạm căn bổn trọng tội. 



Bán  rượu  cho  chúng  sanh  trung  phẩm  (cõi  trời,  cõi  người),  tất  nhiên  phạm 

căn  bổn  trọng  tội.  Vì  những  chúng  sanh  này  là  đối  tượng  chủ  yếu  của  giới 

điều Ðức Phật chế lập. Người, trời là những chúng sanh rất thích uống rượu, 

nên bán cho những chúng sanh này, chính là khuyến khích, thúc đẩy sự say 

mê, hôn loạn cho họ. 



Bán rượu cho chúng sanh hạ phẩm là quỷ thần v.v... Nếu những chúng sanh 

này chưa thọ giới Bồ Tát thì ít gây ảnh hưởng tổn hại cho đạo pháp nên các 

bậc cổ nhân quy kết thành tội khinh cấu. Nếu là chúng sanh đã thọ giới Bồ 

Tát, vì trên thân đã mang giới thể nên phạm căn bổn trọng tội. 

Bất luận chúng sanh thuộc phẩm nào, nếu bán rượu cho họ, đều không khỏi 

phạm tội khinh hay trọng. 



---o0o--- 

 

2.  Chúng  sanh  tưởng  (tưởng  là  chúng  sanh),  duyên  này  căn  cứ  vào  ba 

phẩm để phân biệt:   

 * Chúng sanh thượng phẩm:   

Hai trường hợp này phạm căn bổn trọng tội:   

- Say loạn tưởng là say loạn. 

- Say loạn nghi là say loạn. 

Bốn trường hợp phạm tội khinh cấu:   

- Say loạn tưởng chẳng phải say loạn. 

- Không say loạn tưởng không phải say loạn. 

- Không say loạn nghi là say loạn. 

- Không say loạn nghi không say loạn. 

* Chúng sanh trung phẩm:   

Cả bốn trường hợp này đều phạm tội khinh cấu:   

- Chúng sanh trung phẩm tưởng là chúng sanh hạ phẩm. 

- Ba trường hợp ở hạ phẩm. 

Hai trường hợp này phạm căn bổn trọng tội:   

- Chúng sanh trung phẩm tưởng là trung phẩm. 

- Chúng sanh trung phẩm nghi là trung phẩm. 

* Chúng sanh hạ phẩm:   

Hai trường hợp này phạm căn bổn trọng tội:   

- Chúng sanh hạ phẩm có giới tưởng là có giới. 

- Chúng sanh hạ phẩm có giới nghi là có giới. 

Ba trường hợp này đều phạm tội khinh cấu:  

- Chúng sanh hạ phẩm có giới tưởng không có giới. 

- Chúng sanh hạ phẩm không có giới tưởng có giới. 

- Chúng sanh hạ phẩm không có giới nghi là có giới. 



---o0o--- 

 

3. Hy lợi phản mại (có tâm mong cầu tài lợi mà bán rượu):   

Ðiểm  này  chính  là  do  chủ  thể  tạo  nghiệp.  Vì  người  đời  sở  dĩ  mở  tiệm  bán 

rượu, mục đích duy nhất là vì cầu lợi. Ðối với thế tục, thông thường rất thích 

mua  bán  làm  ăn  để  nuôi  sống  bằng  nghề  này,  vì  thu  được  nhiều  tài  lợi. 

Nhưng  với  một  Phật  tử,  đặc  biệt  là  hành  giả  Ðại  Thừa  Bồ  Tát,  tuyệt  đối 

không được làm việc bán rượu này. 



Như mọi người đều biết, Bồ Tát có hai loại: xuất gia và tại gia. 

Bồ  Tát  tại  gia  đúng  theo  pháp  cầu  lợi,  bất  cứ  sự  mua  bán  nào  chánh  đáng 

đều được làm, không phải là không cho mua bán. Vả lại, từ trong việc mua 

bán ấy có thể nhiếp hóa được số chúng sanh rộng lớn. Nhưng đối với sự mua 

bán rượu thuộc về ác luật nghi này, dù Bồ Tát tại gia cũng không được phép 

làm. 



Bồ  Tát  xuất  gia  chẳng  những  không  được  phép  mua  bán  thuộc  về  ác  luật 

nghi mà bất cứ lối  mua bán nào để cầu lợi, đều nằm trong phạm vi nghiêm 

cẩn một cách nghiêm mật. 



---o0o--- 

 

4. Thị chân tửu (thật là rượu): 

Rượu sở dĩ được gọi là rượu vì có đủ ba yếu tố: sắc, hương và vị. Khi uống 

vào nhất định khiến người bị say loạn. Dù những loại rượu không có sắc và 

hương, nhưng vị rượu rất nồng, uống vào khiến người bị say, nếu đem mua 

bán những thứ rượu như thế phải phạm vào căn bổn trọng tội. 

Bồ Tát tại gia làm việc ở các dâm xá hoặc làm nhân viên chiêu đãi cho các 

tiệm bán rượu, nếu tự mình không bán rượu thì chỉ phạm tội khinh cấu. 



---o0o--- 

 

5. Thọ dữ tiền nhân (trao cho người trước mặt): 

Nghĩa là bán rượu và giao cho người mua một cách trực tiếp. Thời gian xảy 

ra việc người giao, người nhận kết thúc thì kết thành trọng tội. Nếu vì cầu tài 

lợi mà bán rượu thì mắc tội rất nặng và rất đáng sợ. 

Nói về tội này, kinh Thập Luân có ghi rõ:   

Thập áp du luận tội, 

Ðẳng bỉ nhất dâm phòng, 

Trí bỉ thập dâm phòng, 

Ðẳng nhất tửu phòng tội. 

Dịch:   

Mười tội làm nghề ép dầu, 

Bằng tội mở một dâm xá, 

Tạo tội lập mười dâm xá, 

Bằng tội mở một tiệm rượu. 

Theo  luật  nhân quả, tội trọng  như thế, tương  lai  phải cảm  thọ khổ báo  như 

thế nào? 

Ðức Phật dạy rằng:   

- Những người làm rượu, chiêu cảm quả địa ngục Tửu Hà. 

- Những người bán rượu, cảm thọ địa ngục Tửu Trì. 

-  Những  người  bán  rượu  khi  ra  khỏi  địa  ngục  Tửu  Trì,  chuyển  sanh  trong 

nhân gian chịu dư báo làm một kẻ điên điên, cuồng cuồng, không được như 

người bình thường. 



Bồ Tát đã biết rõ tội ác bán rượu thảm trọng và quả báo thống khổ như vậy 

phải nghĩ tưởng như vầy: “Ta đây là Bồ Tát có bổn phận hóa độ chúng sanh, 

đem trí huệ minh đạt sự lý truyền trao cho chúng sanh, khiến cho chúng sanh 

khỏi ngu si vô trí, thú hướng đến con đường lớn quang  minh vô thượng Bồ 

Ðề mới phải. Tại sao lại bán rượu cho người uống vào phải bị hôn mê cuồng 

loạn mà thành đại tội”. Trải qua một phen suy tư như vậy thì không bao giờ 

đi bán rượu. 



---o0o--- 

B.1.1.6. THUYẾT TỨ CHÚNG QUÁ GIỚI 

(Giới cấm rao nói lỗi của tứ chúng) 

Kinh văn:   

 1. Phiên âm:   

Từ câu “nhược Phật tử tự thuyết xuất gia, tại gia Bồ Tát...” cho đến câu “thị 

Bồ Tát Ba La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu Phật tử miệng tự rao nói tội lỗi của Bồ Tát xuất gia, Bồ Tát tại gia, tỳ 

kheo, tỳ kheo  ni,  hoặc bảo  người rao  nói  những  tội  lỗi ấy;  nhân rao  nói tội 

lỗi, duyên rao  nói tội  lỗi, cách thứ rao  nói tội  lỗi,  nghiệp rao  nói tội  lỗi.  Là 

Phật  tử  khi  nghe  những  kẻ  ác  ngoại  đạo,  cùng  người  Nhị  Thừa  nói  những 

điều phi pháp, trái luật trong Phật pháp, thời phải luôn có lòng từ bi giáo hóa 

những kẻ ác ấy, khiến  họ sanh tín tâm  lành đối  với Ðại  Thừa. Nếu trái  lại, 

Phật tử lại tự mình rao nói tội lỗi trong Phật pháp, Phật tử này phạm Bồ Tát 

Ba La Di tội. 



Lời giảng:   

Mười  giới  trọng  trong  kinh  Phạm  Võng  này,  bốn  giới  trước  giống  với  giới 

căn bổn của Thanh Văn. Bốn giới sau giống với giới trọng trong Du Già Bồ 

Tát Giới  Bổn. Chặng  giữa, thêm  hai  giới  bán rượu  và “rao  nói  tội  lỗi”  hợp 

thành mười giới. 



Trong  hai  giới  giữa  này,  vì  giới  bán  rượu  mang  tính  chất  thô  phù,  rõ  ràng 

hơn nên giảng trước, giới rao nói tội lỗi có phần vi tế hơn nên giảng sau. 

Giới  thuyết tứ chúng quá  này quan trọng  nơi chữ Thuyết, tức  là  lời  nói. Vì 

lời nói là công cụ diễn đạt tư tưởng và tình ý. Nếu như không có công cụ này 

thì tình ý và tư tưởng của chúng ta không cách gì biểu đạt ra được. 

Nhưng đồng  là  lời  nói, có  người khi  nói  ra được  mọi  người cảm  mến, thân 

thiết cao độ, có người nói ra khiến mọi người cảm thấy khó chịu và ẩu tâm 

vô hạn (Ẩu là nôn ói. Ám chỉ người đối diện khi nghe lời nói đó, trong tâm 

khó  chịu,  không  muốn  nghe).  Vì  thế,  đối  với  lời  nói  chúng  ta  phải  cực  lực 

chú ý và thận trọng. 

Tục ngữ Trung Hoa có câu:   

Ðao tử cát thương dung dị thủ, 

Ngôn ngữ thương tâm hận nan tiêu. 

Dịch:   

Dao cắt bị thương lành lại dễ, 

Lời nói thương tâm hận khó tiêu. 



Lúc  nói  chuyện  với  người  không  suy  nghĩ,  vọt  miệng  nói  quàng,  nói  xiên, 

bướng  bỉnh,  dù  không  phạm  tội  lỗi  cũng  làm  thương  hại  tâm  tự  tôn  của 

người.  Vì  thế  có  rất  nhiều  người  hoạt  động  trong  xã  hội  không  được  mọi 

người hoan nghênh lắm. 



Nguyên nhân dù rất nhiều, nhưng đại khái là do cao đàm khoát luận, không 

biết  tự  thẹn.  Trong  khi  nói  chuyện,  nói  quàng,  nói  xiên,  miệng  phun  nước 

miếng lung tung, nói hay, nói dở buông lung, không chút nể sợ. Ðây có thể 

nói là một nguyên nhân trọng yếu. 



Vì  ngoài  việc  nói  chuyện  ra,  không  có  gì  ảnh  hưởng  lớn  đến  hành  vi  của 

nhân  loại  hơn  là  lời  nói.  Như  khi  bạn  mở  miệng  nói  ra  những  lời  làm  cho 

người như bị kim đâm vào tai, hay những lời nhảm nhí không căn cứ, đương 

nhiên khó làm cho người sanh hảo cảm tốt đẹp. 



Nhưng  thật  bất  hạnh  thay,  mọi  người,  nhất  là  nữ  giới,  khi  có  cơ  hội  gặp 

nhau,  họp  lại  thường  nói  những  chuyện  hay  của  nhà  bên  Ðông,  chuyện  dở 

của nhà bê Tây không ngừng. Như ai có tin gì xấu thì các bà, các cô như một 

phát  ngôn  viên truyền bá tin  tức ấy ra rất  nhanh. Và đáng  ghét  nhất  là  mấy 

bà cố ý thêm dầu, thêm tương vào những việc nhỏ nhặt, nói cho thành việc 

nghiêm  trọng phi thường khiến  người  nghe không thể tin. Có người còn ưa 

đem những sự việc không căn cứ, rao nói thành một sự thật có hình có tiếng, 

làm lan ra khắp trong thiên hạ. 



Vì thế nếu bạn nói những lời nhảm nhí, không duyên cớ gán cho người thật 

đáng  sợ  biết  dường  nào!  Vì  có  người  khi  nghe  lời  nói  nhảm  ấy,  không  đè 

nén nổi lòng tức giận, khiến cho tình bạn hữu đột nhiên biến thành thù địch. 

Giữa người với người đang đối xử nhau tốt đẹp, đột nhiên biến thành kẻ oán 

thù.  Hai bên oán  hận  nhau  mãi không  thôi. Việc ấy chính do  những  lời  nói 

nhảm, không căn cứ tạo nên. 



Thế nên, kẻ rao nói tội lỗi của người là một nhân vật nguy hiểm, đáng sợ cho 

mọi  người  biết  chừng  nào!  Cho  nên  làm  người  bất  cứ  thuộc  giai  cấp  nào 

trong đời này, ngàn lần, muôn lần, không nên dưỡng thành tập quán xấu rao 

nói tội lỗi của người, để bị mọi người xem là kẻ nhiều miệng lưỡi, vĩnh viễn 

sẽ bị mọi người oán giận và chán ghét. 



Rao nói tội lỗi của tứ chúng, theo trong kinh này, chỉ sự hư vọng, luận bàn 

lỗi lầm của hai chúng tại gia và hai chúng xuất gia. 

Phàm  làm  người trong  thế  gian, dù  là  một bậc có  hàm dưỡng  đến đâu, đều 

không tránh khỏi có ít nhiều lỗi lầm (“hàm dưỡng” là đem đạo đức, học vấn 

để chuyển đổi mình từ người xấu trở nên tốt, hung ác trở nên hiền từ...)   

Nho  thi  có  câu:  “Nhân  phi  thánh  hiền,  thục  năng  vô  quá”,  nghĩa  là:  người 

chưa phải thánh hiền, mấy ai khỏi lầm lỗi. 



Vì thế, chẳng những mình không biết rõ họ có lỗi hay không thì không nên 

tùy tiện,  mặc ý nói vọng ngữ. Thậm chí mình biết rõ người có tội lỗi, cũng 

phải nhắm vào tâm từ bi trong Phật pháp, dùng những phương tiện thật thiện 

xảo, khuyên nhủ, giảng nói cho họ một cách khéo léo, nhã nhặn, khiến cho 

họ tự biết lỗi mình mà chừa bỏ. Hoặc dùng phương pháp sám hối để giúp họ 

trở lại thành  một cá nhân mới tốt đẹp, được Phật hóa, không nên trở lại rao 

nói tội lỗi của người với những kẻ khác. 



Rao nói tội lỗi của tứ chúng, chẳng những làm cho người có tội khó chịu, mà 

còn  làm  nhục  cho  danh  dự  pháp  môn,  khiến  cho  thánh  đạo  của  Như  Lai 

không lưu hành mang lợi ích cho thế gian. Tội này lớn biết dường nào! 

Vì muốn hộ trì sự thanh tịnh trong pháp môn, vì muốn ái hộ danh dự của tứ 

chúng,  nên  Phật  răn  cấm  nghiêm  nhặt  việc  vọng  rao  tội  lỗi  của  tứ  chúng. 

Hơn nữa, chẳng những tứ chúng thông thường không khỏi có những lỗi lầm, 

mà  hàng  Bồ Tát mới phát tâm, đa số cũng không tránh khỏi  những  hành  vi 

lỗi lầm vì vẫn còn là phàm phu Bồ Tát. 



Nhưng các  vị  đã phát tâm  Bồ Ðề,  học  Bồ Tát đạo, thật rất  hiếm có  và  khó 

được. Ðáng lẽ chúng ta cần phải tán thán công đức của quý vị, khích lệ việc 

làm  vì  pháp,  vì  người  của  quý  vị,  khiến  cho  quý  vị  tiến  bước  mãi  trên  con 

đường  vô  thượng  Bồ  Ðề.  Như  thế  mới  là  hành  vi  cần  có  của  một  Phật  tử 

trong Phật pháp. 



Hiện tại, chẳng những không tán thán công đức của Bồ Tát, lại còn dùng tâm 

bất chánh bới lông tìm vết, kiếm chỗ sở đoản của người, rao nói tội lỗi của 

người.  Như  thế,  đối  với  đạo  làm  người  còn  không  được,  hà  huống  là  một 

Phật tử tu học Phật pháp! 



Chúng ta nên biết rao nói tội lỗi của người chưa chắc đã được, mà tự mình vì 

đó tạo khẩu nghiệp nặng nề. Như vậy, cần chi phải đi làm việc tổn người hại 

mình như vậy? 



Tứ  chúng  trong  Phật  giáo,  dù  tại  gia  hay  xuất  gia,  đều  cùng  ở  trong  Tam 

Bảo; cùng  là thiện hữu, pháp lữ  với  nhau, cùng ẩn  nấp dưới bóng từ bi của 

Tam  Bảo  gia bị; cùng  nhờ sự phòng  hộ thân  tâm của  giới  pháp; cùng  lo tu 

học không gián đoạn để tăng tiến công đức cho mình và người, để mong cầu 

thù thắng xuất thế, để hoàn thành mục đích của người học Phật. 



Xin quý  vị  thử  nghĩ: Nếu chúng ta không  nương  nhờ đức từ bi oai  lực của 

Tam Bảo gia hộ, không có sự phòng hộ thân tâm của giới pháp, thì làm sao 

đạt  đến  mục  đích  học  Phật  của  chúng  ta?  Là  người  trong  cửa  Tam  Bảo, 

chúng ta hãy đem hết những năng lực của mình có thể làm được, hộ trì ngôi 

Tam  Bảo,  để  giữ  gìn  chánh  pháp  của  Như  Lai,  khiến  chánh  pháp  của  Phật 

Ðà được cửu trụ vĩnh viễn nơi thế gian, mang lại lợi ích rộng lớn cho chúng 

sanh. 



Muốn được như vậy, trong hàng đệ tử Tam Bảo, chúng ta phải tôn kính lẫn 

nhau,  tán  thán  cho  nhau,  sách  tấn  nhau.  Mình  cùng  người  phải  tinh  tấn,  lo 

trau  giồi  giới  hạnh  để  phát  khởi  tín  tâm  cho  chúng  sanh.  Như thế  mới  hợp 

với đạo lý. 



Nếu đã không thực hành như thế, trái lại, bạn còn nói lỗi lầm của tôi, tôi đi 

rao tội ác của bạn.  Hai bên cùng  nói  những sở đoản của  nhau, tự  mình  giở 

lưng chỉ sẹo cho  người. Như thế, trái  với  sơ tâm của  người  học Phật,  lại  vi 

phản với ân đức từ bi của Tam Bảo. Tội này rất nặng, không tội nào hơn. Vì 

thế, Phật ngài đặc biệt chế lập giới điều này để cho hàng Phật tử xuất gia và 

tại gia nghiêm cẩn giữ gìn. 



Thật ra, không phải chỉ riêng hàng Phật tử phải đặc biệt thận trọng khi thốt 

lời, mà mọi người ở thế tục, thông thường cũng không nên “tín khẩu khai hà, 

hồ  ngôn  loạn  thuyết”  (mở  miệng  không  thận  trọng,  nói  quàng  xiên  bướng 

bỉnh) mà quyết định cần phải có thái độ thận trọng như cổ đức từng dạy:   

Hàm dưỡng nộ trung khí, 

Ðề phòng thuận khẩu ngôn, 

Khiêm cung nguyện ích kỷ, 

Khinh bạc dị chiêu khiên. 

Dịch:   

Trong khi tức giận nên hàm dưỡng, 

Lời nói thỏa miệng phải đề phòng, 

Khiêm nhường cung kính ích lợi cho mình, 

Khinh khi, xem rẻ dời họa lại. 

Tuyệt đối đừng nói những lời làm người chán ghét, và làm tổn thương lòng 

tự  tôn,  tự ái  của  người.  Nếu  lỗ  miệng  cứ  thường  thốt  ra  những  lời  nói  xấu 

người, hoặc đàm tiếu những việc lỗi lầm của người thì chính là làm thương 

tổn đến hậu đạo và sanh nhiều tội ác. 

Ðức Phật đối với đại chúng dạy rằng: “Nếu là một Phật tử đã thọ Bồ Tát giới 

mà đi rao lỗi của tức chúng, nghĩa là: tự mình đi rao lỗi của Bồ Tát xuất gia, 

Bồ Tát tại gia, tỳ kheo, tỳ kheo ni”. 

Trong tứ chúng:   

* Bồ Tát xuất gia chỉ ngũ chúng Phật tử xuất gia đã phát Bồ Ðề, thọ tâm địa 

đại giới:   

- Tỳ kheo. 

- Tỳ kheo ni. 

- Thức Xoa Ma Na. 

- Sa Di   

- Sa Di Ni. 

* Bồ Tát tại gia là chỉ hai chúng đã phát Bồ Ðề tâm, thọ Bồ Tát giới:   

- Ưu bà tắc. 

- Ưu bà di. 

* Hai chúng xuất gia thọ Cụ Túc Giới, nhưng chưa phát tâm Bồ Ðề, thọ Bồ 

Tát giới:   

- Tỳ kheo. 

- Tỳ kheo ni. 

Tội là chỉ những việc trong giới khinh đã phạm. 

Quá là chỉ pháp thập ác, ngũ nghịch đã làm. 



Bất luận là tội khinh hay ác nặng, đều không được đi rao nói. Mặc dù những 

tội  ác  ấy,  mọi  người  cũng  như  trong  hàng  tứ  chúng  không  tránh  khỏi  vi 

phạm,  nhưng  chúng  ta  tuyệt  đối  không  được  tùy  tiện  đi  rao  nói  tội  lỗi  của 

người mà kết thành trọng tội cho chính mình. 



Về hàng Bồ Tát thì gồm có Bồ Tát cao cấp và Bồ Tát hạ cấp. Bồ Tát cao cấp 

như chư  Bồ  Tát đã  chứng  đắc  bậc  Nhị  Ðịa  trở  lên.  Ðối  với  những  giới  hết 

sức vi tế đều hoàn toàn không hủy phạm, thì với tội trọng ngũ nghịch, thập 

ác,  không  bao  giờ  có.  Nhưng  vì  muốn  lợi  ích  chúng  sanh  nên  lắm  lúc  các 

Ngài  cố  ý  thị  hiện  những  nghịch  hạnh  để  bức  bách  chúng  sanh  đi  trên  con 

đường lớn quang minh của Phật pháp. 



Phàm phu không biết đây là việc đại nguyện thị hiện của Bồ Tát, cho là Bồ 

Tát thật sự điên đảo tạo những nghịch hạnh như vậy. Bấy giờ, khởi tâm xem 

rẻ Bồ Tát và đi đến đâu cũng nói Bồ Tát là không đúng. Rao nói tội lỗi của 

Bồ Tát để vừa lòng, khoái ý cho cá nhân mình, không ngờ rằng chính  mình 

đã tạo ra ác nghiệp cực trọng, thật vô cùng bất lợi cho chính mình. 

Vì  vậy, dù chúng ta biết  hay không biết  người ấy  là  đại  Bồ Tát, cốt  yếu  là 

người ấy  làm  những  việc  lợi  ích cho chúng sanh, chúng ta phải  mỹ tán các 

Ngài, không nên rao nói tội lỗi của các ngài. 



Bồ  Tát  ở  địa  vị  Tam  Hiền  cùng  với  thánh  nhân  trong  Tứ  Quả,  tuyệt  đối 

không  bao  giờ  vi  phạm  các  tội  trọng;  nhưng  với  những  lỗi  lầm  vi  tế  vẫn 

không  tránh  khỏi.  Ðặc  biệt  là  Bồ  Tát sơ  phát  tâm  vì  các  ngài  còn  là  phàm 

phu,  vẫn  có  những  điểm  không  đúng  pháp.  Chỉ  cần  các  Ngài  noi  theo  con 

đường  chính  của  Bồ  Tát,  thì  không  chóng  thì  chầy,  các  ngài  sẽ  bước  lên 

Chánh Ðạo trong Phật pháp. Chúng ta không thể vì hiện tại các ngài còn có 

những lỗi lầm, rồi đi đến đâu cũng rao nói các ngài không đúng, mà tự mình 

tạo ra khẩu nghiệp vô biên. 



Ðến  chư  vị  Hòa  Thượng  mà  mình  nương  theo  Ngài  xuất  gia,  hoặc  chư đại 

đức cao tăng trụ trì chánh pháp của Như Lai, hoặc các pháp hữu đồng tu tịnh 

hạnh, đều không nên đi rao nói tội lỗi của các ngài. 



Chúng ta  nên biết, trong các  ngài, có  vị  vẫn có các tội  lỗi, có  vị  hoàn toàn 

không  có  lỗi  chi.  Nhưng  dù  có  hay  không,  chúng  ta  đều  không  được  tự  đi 

vọng rao  nói  tội  lỗi của các bực sư  trưởng, thượng  nhân, cùng chư đại đức 

cao tăng. Ðó là điều quyết định không được làm. 



Tỳ kheo, tỳ kheo  ni dù  là  hành  giả tu  học  theo  Tiểu  Thừa,  nhưng quý  vị  là 

Tăng Bảo trụ trì Phật pháp, quan hệ với pháp môn không phải nhỏ. Vì ở đời 

này, người thông đạt được giáo lý mà vào Phật pháp thật là rất hiếm. 

Thông  thường,  đại  đa  số  người  nhận  thức  Phật  pháp,  đi  vào  Phật  pháp  do 

hành  vi  của  Phật  tử  xuất  gia.  Nếu  thấy  tăng  nhân  giới  hạnh  thanh  tịnh,  oai 

nghi  nghiêm  chỉnh,  cử  chỉ  trang  nghiêm,  đối  với  Phật  pháp,  họ  liền  sanh 

khởi tín tâm cao độ. 



Giả  như bản  thân  của  chúng  tăng  có  quá  nhiều  khuyết  điểm  thì  không  hấp 

dẫn  được  sự  tôn  kính  của  thế  nhân.  Do  đó,  sự  tồn  tại  của  Phật  pháp  cũng 

thành đại vấn đề rất khó. 



Vì muốn trụ trì Phật pháp, vì muốn cho Phật pháp được phát triển, vì muốn 

cho  việc  hoằng  dương  Phật  pháp  được  phổ  biến  v.v...  cho  nên,  dù  ở  khía 

cạnh  nào, cũng đều không được đi rao  nói tội  lỗi của hai chúng  xuất  gia tỳ 

kheo, tỳ kheo ni. Vì chẳng những ảnh hưởng cho cá nhân của các vị, lại còn 

ảnh hưởng rất lớn cho Phật pháp! 



Nhưng  tình  hình  Phật  pháp  hiện  tại  thật  bất  hạnh  và  đáng  buồn  thay!  Ðến 

đâu cũng  nghe  những  lời chỉ trích  tỳ kheo, tỳ kheo  ni. Dường  như toàn thể 

chúng xuất gia đều nhiều khuyết điểm và tội lỗi. Quan trọng nhất là bên này, 

bên kia xúm lại nói tội lẫn nhau. Chẳng những tỳ kheo rao nói tội lỗi của tỳ 

kheo, tỳ kheo ni; tỳ kheo ni rao nói tội lỗi tỳ kheo ni; tỳ kheo ni rao nói tội tỳ 

kheo... khiến kẻ sơ phát tâm vừa bước chân vào cửa các tự viện, am cốc, chỉ 

nghe vị Hòa Thượng này không đúng, vị Ni kia rất xấu! 



Ðến chùa này cũng là phải quấy, đi tự viện kia cũng là phải quấy. Bấy giờ, 

những  đạo  tràng  của  Phật  pháp  dường  như  không  còn  chút  gì  thanh  tịnh. 

Nên  tôi (Pháp  Sư) thường  nói: Người  xuất gia  này  nói  xấu kẻ  xuất  gia kia, 

người  xuất  gia  kia  nói  việc  xấu  của  cá  nhân  này,  khiến  mọi  người  nghe 

được,  tự  nhiên  cảm  thấy  người  xuất  gia  vốn  như  thế.  Không  vị  nào  đúng 

pháp, đúng luật. Như thế chúng ta cần chi đến các tự viện? 



Chúng  ta  vào  các  tự  viện  vốn  mong  được  thanh  tịnh,  hy  vọng  được  thấm 

nhuần chút ít Phật pháp cho tâm điền khô khan của  mình bấy lâu. Ngờ đâu 

bước vào tự viện chỉ nghe việc thị phi như thế! 

Những người tín tâm chưa vững chắc, do đây bị thối tín tâm. Còn những vị 

tín tâm  kiên  cố  cũng  thấy  đi  chùa  là  một  việc  đáng  buồn!  Trong  Phật  giáo 

ngày nay, hiện tượng này ở khắp nơi, có thể nói là vô cùng phổ biến! 



Người xuất gia đối đáp, nói lỗi của nhau đã là một việc rất sai lầm; thêm vào 

đó, Phật  tử tại  gia  góp phần  làm cho  làn sóng càng  dâng  lên cao. Vì  muốn 

tán thán công đức của sư phụ mình,  mà đi rao nói tội lỗi của những vị xuất 

gia  khác.  Bạn  như  vậy,  tôi  cũng  như  vậy,  mọi  người  đều  như thế.  Bấy  giờ 

đến  chỗ  nào  cũng  nghe  dư  luận  cho  rằng  tất  cả  người  xuất  gia  đều  không 

tốt... 



Thật ra, sự việc không phải hoàn toàn như vậy, cũng có nhiều vị xuất gia có 

tu,  có  chứng,  ở  đâu  cũng  đều  có  những  vị  đứng  đắn.  Nhưng  chẳng  qua, 

những vị thật có tu chứng trong Phật pháp không muốn tùy tiện phô bày mà 

thôi. 



Nói một cách nghiêm túc, bậc xuất gia có đức hạnh, có học vấn, có tu hành, 

có  chứng  đắc,  là  phước  điền  cho  nhân  thiên,  là  người  trụ  trì  Phật  pháp. 

Chúng ta không nên tùy tiện đi rao nói tội lỗi của các ngài, mà sự thật thì các 

ngài cũng không có bất cứ lỗi lầm gì để chúng ta đi rao nói. Dù cho có vị tỳ 

kheo, tỳ kheo ni phá giới đi nữa, chúng ta cũng không nên tùy tiện đi rao nói 

tội lỗi của quý vị. Vì dù sao thì các vị đã xuất gia, so sánh với những người 

thế tục thông thường thì các vị vẫn hơn rất nhiều. Nên trong kinh từng dạy:   

Ðởm bặc hoa tuy nuy, 

Do thắng chư dư hoa, 

Phá giới chư tỳ kheo, 

Do thắng chư ngoại đạo. 

Dịch:   

Hoa đởm bặc dù héo, 

Vẫn hơn các thứ hoa. 

Chư tỳ kheo phá giới, 

Vẫn hơn các ngoại đạo. 

Trong kinh lại nói:   

Hữu phạm danh Bồ Tát, 

Vô phạm danh ngoại đạo. 

Dịch:   

Dù có phạm tội vẫn gọi là Bồ Tát, 

Không phạm tội vẫn gọi là ngoại đạo. 



Ý nghĩa hai câu kinh văn trên là nói bậc Bồ Tát xuất gia, dù hủy phạm giới 

cấm,  nhưng  vẫn  làm  lợi  ích  cho  chúng  sanh.  Dù  bản  thân  mình  giới  pháp 

không trọn vẹn, nhưng vẫn đem chánh pháp lợi lạc quần sanh, làm  một đối 

tượng trong Phật pháp để cho người nương theo. 



Bằng chứng hiển nhiên là những tăng nhân có vợ con, chính cá nhân quý vị 

ấy  vẫn  tự  biết  hổ  thẹn;  nhưng  các  Phật  tử tại  gia  khi  hữu  sự,  như khi  cúng 

kiếng, cầu an, cầu siêu... đa số đều nhờ quý vị ấy. Trái lại, hàng ngoại đạo dù 

khổ hạnh, thanh tịnh, không phạm lỗi chi, nhưng chính bản thân các vị đã đi 

vào con đường tà lại dẫn dắt người vào con đường tội ác của mình. 

Vì  thế,  không  riêng  tỳ  kheo,  tỳ  kheo  ni  không  phạm  giới,  chúng  ta  không 

được khinh thị và rao nói lỗi lầm của quý vị, mà ngay chính những tỳ kheo 

phạm  giới,  chúng  ta  cũng  không  nên  khinh  thị  và  đi  rao  nói  những  lỗi  lầm 

của quý ngài. 



Chúng ta nên biết, một vị xuất gia thật sự rất khó có. Chẳng hạn như con bò 

dù đã chết,  nhưng  vị  ngưu  hoàng của  nó  vẫn  hữu  ích cho  mọi  người (ngưu 

hoàng là một vị thuốc lấy từ chất vàng trong thân con bò mà chế tạo ra). Vị 

tỳ kheo phá giới cũng thế, xem thấy rất là tầm thường, nhưng vẫn hơn hàng 

nhân thiên thông thường, vì những hạng này vẫn thuộc về thế gian. 



Tỳ kheo phá  giới,  giới  hạnh dù không thanh tịnh  nhưng đã có sự  huân  đào 

trong Phật pháp, đã gieo trồng thiện căn xuất thế. Việc này trong kinh Ðại Bi 

nói rất rõ: “Những người xuất gia tay tả bồng con trai, tay hữu bồng con gái, 

từ quán rượu này đến quán rượu khác, tuy nhiên các vị ấy không ngoài Hiền 

kiếp này sẽ nhập Niết Bàn”. 



Không  thể  chấp  nhận  người  xuất  gia  ẵm  con  trai,  con  gái,  ra  vào  các  quán 

rượu.  Ðương  nhiên  việc  đó  không  thể  được,  vì  hoàn  toàn  không  giống  với 

bậc xuất gia trong Phật pháp, lại còn làm cho người tạo khẩu nghiệp. Chúng 

ta không thể che  giấu, bào chữa cho  việc  làm ấy  là  hợp pháp,  hợp  luật. Có 

điều  là  dù  quý  vị  ấy  như  vậy,  nhưng  không  thể  nói  quý  vị  ấy  đối  với  Phật 

pháp không có chút cống hiến, đem sự lợi ích cho mọi người. Chỉ cần các vị 

ấy có chút cống  hiến cho Phật pháp, chúng ta cũng phải tán thán các vị ấy, 

khiến cho quý vị ở trong Phật pháp càng tăng tiến. 



(Những lời trên của pháp sư Diễn Bồi rất là thật tế. Vì đối với những vị xuất 

gia  không  tâm  tàm  quý,  ở  đây  tạm  gác  qua,  không  bàn  đến;  còn  những  vị 

biết tàm  quý, trong khi chính  mình  giới  hạnh không được trọn  mà được tín 

đồ cung kính, cúng dường, nội tâm tự hổ thẹn, nhờ đó mà có thể xa lìa mọi 

lỗi  lầm,  ở  trong  Phật  pháp  tu  hành  tinh  tấn  để  trở  thành  một  tăng  nhân  có 

giới đức). 



Ở đây, cần phải nói rõ tội rao nói tội lỗi của tứ chúng trong Phật pháp khinh 

hay trọng, căn cứ vào đối tượng nào mà bạn đi rao nói để phán đoán? 

Như đối với các vị lãnh đạo tối cao trong quốc gia mà bạn đi rao nói tội lỗi 

của tứ chúng thì bạn mắc tội rất nặng. Tại sao vậy? 



Vì  người  lãnh  đạo  tối  cao  của  quốc  gia  đều  có  tâm  hy  vọng  các  tôn  giáo 

trong  nước  mình  góp  sức  gánh  vác  trách  nhiệm  giáo  hóa  nhân  dân,  để  bổ 

sung  những  chỗ  không  hoàn  hảo  của  pháp  luật,  chính  trị  quốc  gia.  Nhưng 

bản  thân  của  quý  vị  trong  tôn  giáo  không  kiện  toàn,  khiến  các  vị  lãnh  đạo 

quốc gia cảm thấy tôn giáo này vô ích cho nhân dân xã hội. Ðể tôn giáo này 

lưu hành trong nước chẳng ích lợi gì, chi bằng tiêu diệt nó cho xong. Trong 

lịch  sử,  các  bạo  quân  phá  diệt  Phật  pháp,  đa  số  đều  do  động  niệm  này  mà 

sinh ra. 



Nếu  bạn  đối  trước  kẻ  ác,  ngoại  đạo,  rao  nói  tội  lỗi  của  tứ chúng,  tội  ấy  dù 

không nặng như nói đối với quốc vương, nhưng cũng không phải nhẹ. Vì kẻ 

ác,  ngoại  đạo,  từng  giờ  từng  phút  tìm  kiếm  những  lỗi  lầm  của  tứ chúng  để 

giúp thêm tài  liệu bài báng  Phật pháp.  Bấy  giờ,  họ không cần tìm kiếm  mà 

chính chúng  ta tự  động cung cấp tài  liệu cho  họ,  giúp cho  họ  mạnh  mẽ bài 

báng Phật pháp. Nếu bạn trách họ, hỏi họ: “Tại sao các ông đi bài báng Phật 

pháp như vậy?” họ sẽ đáp ngay không chậm trễ: “Ðiều ấy không phải chúng 

tôi  cố  ý  làm  như  vậy,  mà  chính  người  học  Phật  của  các  ông  tự  đi  rao  nói. 

Người học Phật của các ông đều không đúng, thì thấy rằng giáo pháp hay lý 

luận của Phật pháp không thể tĩnh hóa nhân tâm. Như thế, trên thế gian này, 

cần  chi  phải  có  Phật  pháp?”  Chúng  ta  hãy  tưởng  tượng  sự  tổn  thất  của  đối 

với Phật pháp lớn biết dường nào! 



Nếu bạn đối với Phật tử tại gia rao nói tội lỗi của hàng xuất gia thì vị Phật tử 

tại gia trước đây trong tâm bao giờ cũng cung kính tôn trọng các vị xuất gia 

như một vị Bồ Tát. Giờ đây, do bạn nói với các Phật tử ấy tội lỗi của các vị 

xuất  gia  này,  tội  lỗi  của  người  xuất  gia  kia,  khiến  các  Phật  tử  ấy  đối  với 

người  xuất  gia có ấn tượng không tốt. Từ đó, thối thất tín tâm đối  với  ngôi 

Tam Bảo. Do đó, tội của bạn đương nhiên cũng không phải nhẹ. 

Không  nói  tội  lỗi  của  người  khác  là  một  mỹ  đức  rất  lớn  của  tư  cách  làm 

người. Ở thế  gian  này  rất  ít  người có được. Ða số người đều bị kẹt  vào cái 

tội đi rao nói tội lỗi của người khác, không nhiều thì ít, không cách gì tránh 

được. 



Như  trong  tình  đồng  đạo,  mà  đi  rao  nói  người  ấy  thế  này,  người  kia  khác, 

đúng lý mà nói là không nên, nhưng vì không phải nói với ngoại đạo, nên tội 

cũng không nặng lắm, chỉ kết thành tội phương tiện. 



Còn trong tăng đoàn, nếu trước khi cử hành lễ, Bồ Tát được phép công khai 

kiểm điểm cử tội chúng tăng, đôi khi còn cực lực quở trách. Trường hợp này 

hoàn  toàn  không  phạm.  Hoặc  vì  thiện  ý,  đem  tội  lỗi  của  một  đồ  chúng  nói 

cho sư phụ của người ấy nghe, để đúng pháp dạy bảo họ, khiến họ cải hối lỗi 

lầm, theo Phật pháp tu tập. Trường hợp này hoàn toàn không phạm. 



Như các nữ hài ở trong trai đường, là chỗ các thiếu nữ tập học kinh luật và 

tụng kinh niệm Phật, tu hành trai giới thanh tịnh. Ở Trung Hoa thời xưa, các 

Phật tử tại gia lập trai đường cho các thiếu nữ con em của mình phát tâm đến 

tu học Phật pháp như người xuất gia. Vì các nữ hài ấy không biết sự hiểm ác 

của nhân tâm, cũng không biết sự ác trược ngoài xã hội, nên bị người dụ dỗ 

mê  hoặc, đi  vào con đường sai  lầm. Và  vì sư trưởng  hoặc  giám  hộ bận  rộn 

không biết được sự nguy hại trên. Nhưng người bên cạnh nhận thấy sự nguy 

hại cho các cô, khởi tâm muốn cứu giúp các cô ra khỏi sự sa đọa, bèn đem 

sự thật mình đã thấy nghe nói với gia trưởng, hy vọng gia trưởng của họ sẽ 

khai hóa, dẫn dắt họ ra khỏi con đường tội lỗi. Dù bạn có thể bị các cô thiếu 

nữ  kia  oán  ghét,  hay  hờn  giận  suốt  đời,  nhưng  bạn  chỉ  cần  hỏi  lương  tâm 

mình,  nếu thấy không thẹn  vì  là  việc  làm  không tội ác, thì cũng không  nên 

ngại gì sự giận ghét của các cô. 



Rao nói tội lỗi của người, phạm tội khinh hay trọng phải căn cứ vào động cơ 

thúc đẩy bên trong  và  lời  nói bên  ngoài để phán đoán. Nếu  vì  tham cầu  tài 

lợi  và  danh  dự,  rao  nói  tội  lỗi  của  người  để  mong  bao  nhiêu  danh  dự,  lợi 

dưỡng về phần mình, bèn dùng những lời hết sức bỉ ác, tội này đương nhiên 

là rất nặng. 



Trường hợp vì báo cừu hận của mình với người nào, nên dùng tâm sân hận 

rao  nói tội  lỗi của  người, trong tâm cảm  thấy được thỏa  mãn  vui sướng  vô 

hạn, bên ngoài hiện ra sắc mặt hung dữ, lời nói ác độc mãnh liệt, tội này rất 

nặng. 

Nếu  vì  ngu  si  không  biết  lời  nói  của  mình  là  khinh  hay  trọng,  cũng  không 

biết có sự tổn  hại cho  người,  nói  một cách lơ láo,  miễn cưỡng, không  hăng 

hái, tội này so ra nhẹ hơn. 



Nếu  như  dùng  tâm  vô  ký  khinh  suất  mà  rao  nói  tội  lỗi  của  người  thì  chỉ 

phạm tội phi nhiễm ô hạnh (nghĩa là lúc rao nói lỗi của người, không phải do 

phiền não sai sử thì không phạm căn bổn trọng tội). 

Vì  vậy,  cùng  là  rao  tội  lỗi  của  người  nhưng  kết  tội  khinh  hay  trọng  không 

đồng nhau. 



Ngoài  việc tự  mình rao  nói  lỗi của tứ chúng, có khi  lại  bảo  người khác rao 

nói tội lỗi của tứ chúng. 

Bảo  người  rao  nói  tội  lỗi  cũng  có  nhiều  hình  thức  khác  nhau,  có  khi  dùng 

miệng như bảo người rằng: “Kẻ kia có điều không đúng với tôi. Anh nên đi 

các nơi rao nói cho mọi người biết kẻ ấy là người không đúng...” 

Có  khi  hiện  tướng  sai  bảo  người,  nghĩa  là,  tuy  miệng  không  nói  rõ  người 

mình muốn rao nói tội lỗi như thế nào, chỉ hiện thái độ bên ngoài để người 

bị sai bảo biết rõ phải làm việc chi, rồi theo đó, đi đến các nơi rao nói tội lỗi 

của người cho mọi người biết. Có khi sai bảo người thân tín mang thơ mình 

viết trao cho một người tin cậy khác, bảo họ rao nói tội lỗi của người  mình 

muốn rao nói v.v... Như trên đều là bảo người đi rao nói tội lỗi của người. 

Bảo người rao nói tội lỗi của người đại khái có hai nguyên nhân:   



1. Chính mình với kẻ ấy có mối tư hận hoặc tư thù rất lớn. Nếu không bộc lộ 

tội lỗi của người ấy ra, trong lòng  mình cảm thấy không vui. Nhưng nếu tự 

mình đi rao nói thì có thể người khác biết mình có ác cảm với cá nhân kia và 

sẽ không tín thọ lời nói của mình, sanh ra ảnh hưởng không tốt. Do đó, mới 

bảo người khác đi rao nói tội lỗi của người  mà mình muốn nói, để tránh sự 

hiểu xấu của người khác đối với mình, đồng thời mình cũng được vừa lòng, 

thỏa chí. 



2.  Biết  người  này  có  mối  thù  rất  lớn  đối  với  một  người  khác,  nhưng  họ 

không biết  đi rao  nói tội  lỗi của  kẻ ấy. Bấy  giờ bạn  mới  nói  với  người  này 

rằng: “Kẻ ấy có cừu  hận  với anh  như vậy, sao không đem tội  lỗi của  y  nói 

cho mọi người nghe, để lột mặt nạ của y cho mọi người biết chỗ xấu ác của 

y”. Người ấy nghe lời xúi biểu của bạn, đi nơi khác rao nói tội lỗi của kẻ kia, 

làm cho họ bị tổn thất danh dự. Bấy giờ bạn mới vui cười sung sướng vì đạt 

được mục đích đả kích địch nhân. 



Thứ dụng tâm xấu ác này thật là không được làm. Một vị Bồ Tát chân chánh 

khi nghe người khác rao nói tội lỗi của tứ chúng, phải khuyên bảo họ đừng 

nên  rao  nói.  Có  lẽ  đâu  lại  tự  mình  đi  rao  nói  tội  lỗi  của  người  đi  tu  hành 

trong Ðại Thừa, Tiểu Thừa, còn lại đi khuyến bảo kẻ khác đi rao nói? 

Nên trong Nhiếp Luật có dạy: “Phàm Phật tử xuất gia thốt ra một lời chi đều 

vì lợi ích cho người, không nên ôm ấp niệm tư thù, tư hận mà đi rao nói tội 

lỗi của người”. 

Luật Tát Bà Ða nói: “Thà làm tội ác phá hoại tượng tháp, quyết không đi rao 

nói tội  lỗi của  người  xuất  gia. Nếu  rao  nói tội  lỗi của  người  xuất  gia tức  là 

phá hoại Pháp Thân của Phật”. 



Quý vị hãy suy nghĩ cho kỹ, tội lỗi ấy lớn biết dường nào?! 

Rao  nói  tội  lỗi  của  tứ  chúng  cũng  có  bốn  điều  kiện:  nhân,  duyên,  pháp, 

nghiệp.  Ðúng  ra  phải  gọi  là  thuyết  nhân,  thuyết  duyên,  thuyết  pháp,  thuyết 

nghiệp, nghĩa  là:  nhân rao  nói, duyên rao nói, phương pháp rao nói,  nghiệp 

rao nói. 

(Ghi chú: Như trong kinh này lại nói: “Tội quá nhân, tội quá duyên, tội quá 

pháp, tội quá nghiệp” (nhân tội lỗi, duyên tội lỗi, cách thức tội lỗi, nghiệp tội 

lỗi).  Vì  lý  do  trên,  trong  giới  bổn  Việt  văn,  sau  khi  tham  khảo  kỹ,  Hòa 

Thượng dịch rõ  là  nhân rao  nói  tội  lỗi, duyên rao  nói tội  lỗi, cách thức rao 

nói tội lỗi, nghiệp rao nói tội lỗi). 

Hiện tại,  y cứ theo kinh  văn  giới bổn chữ Hán,  lược phân biệt bốn thứ như 

sau:   



1. Nhân rao nói tội lỗi: do ba độc tham, sân, si huân nhiễm ở trong tâm từ vô 

thỉ đến nay, hiện tại mới khởi sanh ra tâm niệm rao nói tội lỗi của người, nên 

gọi là nhân tội lỗi. 



2. Duyên rao  nói tội  lỗi: lúc  rao  nói tội  lỗi, phải tìm kiếm cho  được  những 

lỗi lầm của đối phương, để làm tài liệu cho mình lúc rao nói. Ðó là duyên tội 

lỗi. 



3. Cách thức rao nói tội lỗi: dùng các thứ phương tiện như lời nói khôn khéo, 

khiến cho người khác nghe biết tội lỗi của người mình muốn nói. Ðó là cách 

thức tội lỗi. 



4. Nghiệp rao nói tội lỗi: từ nơi miệng mình thốt ra lời nói rõ ràng, rành rẽ, 

người đối diện lãnh hội những lời nói ấy một cách minh bạch. Ấy là nghiệp 

tội lỗi. 

Bốn pháp như thế hòa hợp mới kết thành căn bổn trọng tội. 

Ðúng  sự  thật  mà  nói,  một  vị  Bồ  Tát  phát  tâm  độ  người,  chẳng  những  tự 

mình không  nên  rao  nói  tội  lỗi  của  tứ  chúng  mà  khi  nghe  kẻ  ác  bên  ngoại 

đạo hoặc người ác bên Tiểu Thừa đi rao nói những sự việc phi pháp, phi luật 

trong Phật pháp, phải thường sanh khởi tâm từ bi giáo hóa những bọn người 

ác ấy, khiến họ sanh tín tâm lành đối với Ðại Thừa. 



Ngoại đạo chỉ dùng những đồ chúng các tôn giáo khác. Nguyên vì họ không 

đạt được nội tâm, chỉ một mặt hướng về bên ngoài để cầu pháp. Vì thế, Phật 

pháp cho họ là ngoại đạo. Họ đã không đạt nội tâm, đương nhiên không tin 

tâm  mình  là  Phật.  Bấy  giờ  mê  chân,  theo  vọng,  cho  tà  là  chánh,  tạo  những 

nghiệp bất thiện, bị luân hồi trong lục đạo nên gọi là “người ác”. 



Nhị Thừa trong kinh dạy là bậc thánh nhân trong Phật pháp, đã vượt ra ngoài 

tam  giới  và  được  giải  thoát,  việc  này  không phải kẻ tầm thường  làm  được. 

Nhưng tại sao trong kinh này lại gọi nhị thừa là ác nhân? 



Vì hành giả trong nhị thừa chấp quy mô nhất định, với những việc làm của 

hành  giả  Ðại  Thừa  sanh  tâm  nghi  ngờ.  Không  biết  sự  diệu  dụng  của  Ðại 

Thừa là vô cùng vô tận nên không chịu phát đại tâm cứu độ chúng sanh, cứ 

chấp chặt cho việc ấy là như vậy, phải như vậy, không thể phương tiện linh 

động chút nào nên bị quở là ác nhân. 



Người ác trong ngoại đạo, đại đa số đều bác cho là không nhân không quả. 

Mỗi  khi  trông  thấy  việc  làm  đúng  pháp,  đúng  luật  của  hành  giả  trong  Phật 

pháp, chẳng những họ không thừa nhận là đúng, trái lại còn nói việc làm ấy 

không hợp với chánh pháp, và tu theo chánh hạnh luật nghi. Như thế thì bạn 

nói là họ điên đảo hay không điên đảo? 



Người ác trong Tiểu Thừa, dù y theo luật nghi giới một cách nghiêm cẩn, tất 

cả  đều  đúng  pháp,  đúng  luật,  mọi  việc  đều  trúng  quy,  trúng  củ.  Nhưng  đối 

với  các  phương  tiện  của  hành  giả  trong  Ðại  Thừa  vận  dụng,  họ  không  biết 

được chỗ dụng  ý  u  vi của, thâm áo của các ngài, không biết đấy  là phương 

tiện vì độ sanh mà làm ra, cũng không biết đó là vì tâm đại bi thúc đẩy các 

ngài làm như thế, họ trở lại nói những hành động của Bồ Tát là phi pháp, phi 

luật, trái với chánh đạo của Như Lai. Bấy giờ họ sanh tâm khinh thị Bồ Tát, 

thậm chí nói Bồ Tát là người phá hoại Phật pháp. 



Hành  giả  Bồ Tát bất  luận  nghe  ngoại  đạo  rao  nói tội  lỗi của  người tu  hành 

trong Phật pháp, hoặc nghe hàng Nhị Thừa rao nói tội lỗi của tứ chúng trong 

Phật pháp, phải sanh tâm lân  mẫn, từ bi, vận dụng lời nói của mình để giáo 

hóa bọn người ác ấy, khuyên bảo hàng ngoại đạo rằng: “Các ông rao nói tội 

lỗi của người tu hành trong Phật pháp là không đúng. Vì các ông không hiểu 

rõ được Phật pháp. Ðáng lẽ các ông phải mau mau từ bỏ con đường sai lầm 

của  mình  mà vào trong con đường chánh đáng của Phật pháp. Nếu các ông 

cứ  mê  mải trầm  luân trong tư tưởng sai  lầm của  mình  thì không thể  nương 

vào đâu để tự cứu được”. 



Lại khuyến hóa các hành giả trong Nhị Thừa rằng: “Các ngài không nên cho 

rằng việc làm của các ngài đều đã xong. Các ngài cũng không nên cho rằng 

các ngài đã chứng Niết Bàn. Thật ra trong  lộ trình của  Phật pháp, các  ngài 

chỉ mới đi được phân nửa đường mà thôi. Các ngài phải bỏ ngay Tiểu Thừa, 

hướng về Ðại Thừa để đi tiếp đoạn đường các Ngài chưa đi”. 

Giáo  hóa  những  bọn  người  ác  như vậy,  khiến  họ  sanh  tín  tâm  lành  đối  với 

Phật pháp Ðại Thừa, đây mới là con đường chánh đáng của Bồ Tát giác ngộ 

quần  sanh.  Nếu  không  thực  hành  như  vậy,  thì không  đúng  với  tư  cách  của 

Bồ Tát. 



Vì thế, kinh dạy tiếp theo: “Nhi Bồ Tát phản cánh tự thuyết Phật pháp trung 

hội quá giả” (mà trái lại, Phật tử lại tự mình rao nói tội lỗi trong Phật pháp), 

lẽ tự nhiên tội ác này rất lớn! 



Vì dụng tâm của Bồ Tát hoàn toàn là làm lợi ích cho chúng sanh, khiến cho 

chúng sanh được an ổn không lo sợ. Nếu có người rao nói tội lỗi trong Phật 

pháp, đáng lẽ Bồ Tát phải đem hết sức mình khai hóa, dẫn dắt họ, không cho 

nói  bậy  bạ  như  thế,  để  khỏi  chướng  ngại  việc  hoằng  dương  Phật  pháp  và 

không tán thất tánh đức của họ. Có đâu lại tự mình rao nói tội lỗi của người 

tu  hành  trong  Phật  pháp,  làm  cho  họ  không  thể  tăng  tấn  trong  Phật  pháp, 

thậm chí còn thối thất tín tâm. Như thế, đối với thiện lữ trong Phật pháp đã 

gây  thương  hại,  mà  đối  với  chánh  pháp  của  Như  Lai  cũng  bị  tổn  thương. 

Thử hỏi tại sao bạn lại đi nói như thế? Và hạnh bi tế Bồ Tát của bạn ở chỗ 

nào? Vì thế trong kinh kết tội là Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 



Tứ chúng trong Phật pháp không có tội lỗi mà rao nói tội lỗi, đương nhiên là 

không  được.  Nhưng  trên  thực  tế,  có  những  việc  không  đúng  pháp,  nếu  nói 

tội lỗi của họ, khiến hành giả biết mà cảnh giác lo sợ, hoặc khi nghe nói lỗi 

của mình sẽ dõng mãnh cải hối thì có gì là không được. 



Nếu  cấm  hẳn  không  được  đi  rao  nói  thì  không  lẽ  Phật  pháp  che  đậy,  bào 

chữa tội lỗi của Phật tử để cho Phật giáo đồ không được thanh tịnh hay sao? 

Không!  Tuyệt  đối  là  không!  Phật  tử  cứ  mỗi  nửa  tháng  trong  lúc  tụng  giới 

thường phải kiểm điểm cử tội với nhau. Nếu có tội, phải bảo nhau sám hối. 

Nếu có người không thừa  nhận  lỗi  lầm của  mình, không thành tâm tiếp thọ 

sự trị phạt của chúng tăng, sẽ bị trục xuất ra khỏi tăng đoàn không cho cộng 

trú. 



Cho nên Tăng đoàn trong Phật giáo trước cũng như sau, luôn giữ không khí 

hòa  hợp,  an  vui  thanh  tịnh,  tuyệt  đối  không  cho  người  phạm  giới  tồn  tại 

trong Tăng đoàn. 



Những  việc  làm  này  cùng  với  tâm  tư  hận  thù  của  riêng  mình  không  sợ  tội 

phước, nhân quả, rao nói tội lỗi của người, dùng những lời ác độc đi rao nói 

cốt sao cho được sâu rộng, hai việc làm này hoàn toàn khác hẳn nhau, không 

nên xen lộn và cho là giống nhau. 



Bồ Tát lấy việc lợi tha làm trách nhiệm của mình. Khi chúng sanh có lỗi lầm 

gì, phải vì họ che giấu, không nên moi móc, rao nói. Sau đó, dần dần khuyên 

răn cảm hóa để chúng sanh ấy “cải quá tự tân”, trở thành một người tốt trong 

Phật pháp. Khi thấy chúng sanh ấy có những công đức gì, cần phải cực lực 

tuyên  dương  khích  lệ,  giúp  cho  chúng  sanh  ấy  làm  thiện  sự  một  cách  tích 

cực, hầu làm cho thiện hạnh chúng sanh ngày một tăng trưởng. 



Vì  thế,  trong  bất  cứ  trường  hợp  nào,  cũng  không  nên  đi  rao  nói  tội  lỗi  của 

hành giả trong tứ chúng. Nếu Bồ Tát rao nói tội lỗi trong tứ chúng, dù là sự 

thật  hay  bịa  đặt,  nếu  rao  nói  trọng  tội  thì  thành  trọng  tội,  nói  lỗi  khinh  thì 

thành tội khinh. 



Dù những tội lỗi là sự thật, nếu đi rao nói cũng phạm tội lưỡng thiệt thượng 

phẩm và tội ác khẩu. Nếu tội lỗi không có thật, chỉ là bịa đặt thì chồng thêm 

một tội vọng ngữ. Như thế, buông lung, khoái ý, rao nói tội lỗi của tứ chúng, 

tổn hại cho người thế nào, tạm gác qua một bên, không cần luận đến. Trước 

tiên, chính mình đã tạo khẩu nghiệp rất nặng. Như thế, tại sao lại muốn rao 

nói tội lỗi của người và khổ gì mà lại đi làm như thế?! 

Nếu giữ giới rao nói tội lỗi của tứ chúng là nghiêm trì Tam Tụ Tịnh Giới của 

Bồ Tát. 

- Không rao nói tội lỗi của tứ chúng thuộc về Nhiếp Giới. 

- Thường sanh khởi tâm từ bi, thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Dạy  người  sanh  tín  tâm  lành  đối  với  Ðại  Thừa,  thuộc  Nhiếp  Chúng  Sanh 

Giới. 

Vì thế, nếu hủy phạm giới rao nói tội lỗi của tứ chúng là trái nghịch với Tam 

Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát, và tư cách của Bồ Tát sẽ bị mất hẳn. Thế thì chúng 

ta đối với giới này không thận trọng, chú ý gìn giữ hay sao? Ðặc biệt là hành 

giả Bồ Tát, đối với giới điều này, lại càng phải lưu tâm giữ gìn cho nghiêm 

cẩn. 

 

---o0o--- 

 

Nhưng làm thế nào mới là giới không rao nói tội lỗi của tứ chúng? 

Ðối với Bồ Tát xuất gia và tại gia, cùng tỳ kheo, tỳ kheo ni, khi hành được 

việc lành, dù chỉ mảy may, cũng phải cực lực tùy hỷ tán thán. Nếu như các 

vị không có thiện hạnh gì cũng phải thường nghĩ đến thiện pháp trong Phật 

tánh của họ mà tán thán, như trong kinh Niết Bàn, đức Phật đã dạy chúng ta 

như  thế.  Do  đó,  tự  nhiên  không  bao  giờ  chúng  ta  đi  rao  nói  tội  lỗi  của  tứ 

chúng. 

Rao nói tội lỗi của tứ chúng là một tội ác rất nặng và quả báo phải cảm thọ 

trong tương lai như thế nào? 



Kinh  dạy  người  ấy  phải  bị  đọa  vào  địa  ngục  Bạt  Thiệt  (bị  rút  lưỡi),  hoặc 

Canh  Thiệt  (kéo  lưỡi  ra  cho  trâu  cày),  những  nỗi  thống  khổ  phải  cảm  thọ 

như  thế  thật  nói  không  hết  được.  Nếu  luận  về  tội  lưỡng  thiệt,  tương  lai  sẽ 

chịu báo ứng không lưỡi hay trăm lưỡi. Còn luận tội ác khẩu thì đời hiện tại 

nếu bạn nói chuyện xấu của người khác làm cho giữa người với người xảy ra 

mối bất  hòa, tương  lai sẽ bị đọa địa  ngục.  Khi  từ địa  ngục  ra, chuyển sanh 

làm người sẽ chiêu cảm quả báo quyến thuộc bất hòa, gây gổ, gia đình xáo 

trộn, ngửa nghiêng, không được an vui. 

Trung Hoa có câu: “Họa tùng khẩu xuất”, cái lưỡi con người chính là cái búa 

chém vào thân. Cho nên, làm người trên thế gian, đối với lời nói, phải luôn 

kiểm điểm  và hết sức thận trọng, không  nên buông  lung, khoái ý  hại  người 

trong hiện tại, mà phải xem thường quả khổ phải chịu của thân sau. 

Kết thành tội nghiệp của giới này phải có đủ sáu duyên, phân biệt như sau:   



1. Thị chúng sanh (là chúng sanh) gồm 3 phẩm khác nhau:   

- Ðối với hai phẩm thượng và trung, nếu bạn rao nói tội lỗi của người đã thọ 

giới Bồ Tát, tức phạm căn bổn trọng tội. Nếu nói tội lỗi của người chưa thọ 

giới Bồ Tát và tỳ kheo, tỳ kheo ni, chỉ phạm tội khinh cấu. 

- Trường  hợp  chúng  sanh  hạ  phẩm,  có  chỗ  nói  là  dù  chúng  sanh  ấy  có  thọ 

giới hay không, nếu bạn đi rao nói tội của họ thì chỉ phạm tội khinh cấu. Có 

chỗ nói là nếu rao nói tội của chúng sanh đã thọ giới Bồ Tát thì phạm trọng 

tội, nhưng không nhất định bị mất giới thể. 

Ðối với trường hợp người không có tội mà nói có tội là phạm trọng tội. Còn 

người thật có phạm trọng tội, nếu đi rao nói tội lỗi của họ sẽ như thế nào? 

Nếu thật có phạm trọng tội  và  người ấy  giới thể đã  mất, nếu  rao  nói tội  lỗi 

của họ thì chỉ phạm tội khinh cấu. Nhưng nếu giới thể của họ chưa mất, hoặc 

giới thể đã mất, nhưng đã theo đúng pháp mà thọ trở lại, nếu rao nói tội lỗi 

của người ấy sẽ phạm căn bổn trọng tội. 



---o0o--- 

2.  Chúng  sanh  tưởng  (tưởng  là  chúng  sanh):  duyên  này  cũng  gồm  sáu 

trường hợp: 

Hai loại chúng sanh sau đây, nếu nói tội lỗi của họ sẽ phạm trọng tội:   

- Chúng sanh tưởng là chúng sanh có giới. 

- Chúng sanh nghi là chúng sanh có giới. 

Nói tội lỗi của bốn loại dưới đây sẽ phạm tội khinh cấu:   

- Chúng sanh tưởng không phải chúng sanh và không giới. 

- Chẳng phải chúng sanh tưởng là chúng sanh có giới. 

- Chẳng phải chúng sanh nghi chúng sanh có giới. 

- Chẳng phải chúng sanh nghi là chúng sanh không giới. 



---o0o--- 

 

3. Thuyết tội tâm (tâm rao nói tội lỗi): 

- Tâm hãm một: mục đích là muốn cho người ấy mất hết danh dự, lợi dưỡng, 

không còn chỗ đứng trong xã hội. 

- Tâm trị phạt: mục đích là muốn người ấy bị những hình phạt đánh đập, trói 

cột,  phải  thọ  lấy  những  nỗi  thống  khổ  thê  thảm.  Những  tội  lỗi  mà  bạn  rao 

nói  dù  có  thật  hay  không,  hoặc  nếu  bịa  đặt  thì  cũng  phạm  trọng  tội.  Ðây 

chính là chủ nghiệp của rao nói tội lỗi. 



---o0o--- 

 

4. Sở thuyết hóa (những tội lỗi đã rao nói): những việc tội lỗi cùng với tên 

tội  lỗi đã  rao  nói, tức  là chỉ  những  việc sát, đạo, dâm,  vọng,  uống  rượu, ăn 

thịt,  những  tên  tội  rao  nói,  bên  Ðại  Thừa  như  ngũ  nghịch,  thập  trọng  và 

khinh cấu; bên Tiểu Thừa thì Ngũ Thiên, Thất Tụ... 

Trong  khi  rao  nói  tên  tội  trọng,  những  tội  trọng  mà  trong  ý  tưởng  của  bạn 

cho là trọng tội, nghi là tội trọng thì sẽ phạm trọng tội. Nếu bạn tưởng là tội 

khinh thì sẽ phạm tội khinh cấu. 

Tên  tội  khinh,  sự  việc  khinh,  nếu  bạn  tưởng  là  khinh  thì  phạm  khinh  cấu; 

hoặc nghi là khinh thì phạm khinh cấu; nhưng nếu bạn tưởng là trọng mà rao 

nói thì phạm trọng tội. 

Ðồng là rao nói tội lỗi, nhưng rốt ráo phạm khinh hay trọng cứ xem tư tưởng 

của  bạn  lúc  bấy  giờ  để  quyết  định,  không  nên  căn  cứ  vào  một  mặt  mà  kết 

luận. 



---o0o--- 

 

5.  Sở  hướng  nhân:  duyên  này  xem  bạn  đối  với  người  nào  rao  nói  để 

định tội khinh hay trọng. 

-  Với  thượng  và  trung  phẩm  chúng  sanh,  trường  hợp  đối  với  những  người 

không  thọ  giới  Bồ  Tát  mà  rao  nói  tội  lỗi  của  thất  chúng  Bồ  Tát,  hoặc  với 

những người không thọ giới tỳ kheo mà rao nói tội lỗi của hai chúng tỳ kheo 

thì phạm trọng tội. 

- Với hạ phẩm chúng sanh dù có giới hay không, đối với chúng sanh này mà 

nói tội lỗi của tứ chúng thì chỉ phạm tội khinh cấu. Vì với chúng sanh này, 

sự tổn thất thiệt hại của tứ chúng không sâu rộng lắm, không gây ảnh hưởng 

lớn lắm. 



---o0o--- 

 

6. Tiền nhân lãnh giải (người trước mặt lãnh hội hiểu rõ) 

Lúc  bạn  rao  nói  tội  lỗi  của  tứ  chúng,  người  trước  mặt  hoàn  toàn  lãnh  hội 

hiểu  biết rõ bạn rao  nói  tội  lỗi của  người  nào.  Lúc  hoàn thành khẩu  nghiệp 

rao nói tội lỗi của bạn, lúc ấy mới kết tội. 

Lại còn tùy theo từng mỗi lời mà kết tội, cũng tùy theo người lãnh hội nhiều 

ít  mà  kết  tội.  Nếu  lúc  bạn  rao  nói  tội  lỗi  của  tứ  chúng,  nhưng  người  nghe 

hoàn toàn chưa hiểu rõ ý nghĩa, lý thú trong lời nói của bạn thì chỉ kết thành 

tội phương tiện. 



Ở đây có người hỏi rằng: Bồ Tát nếu rao nói tội lỗi của người ngoại đạo, để 

họ đừng mê hoặc, dối gạt chúng sanh, như thế có phạm tội hay không? 

Ðáp: Không! 

Trường hợp này chẳng những không phạm căn bổn trọng tội, lại chính là đại 

nguyện phương tiện, tồi tà hiển chánh của Bồ Tát. 

Tại  sao  vậy?  Vì  Bồ  Tát  có  bổn  phận  cứu  độ  chúng  sanh,  quyết  không  để 

chúng sanh lạc vào đường tà ác. Mà ngoại đạo là những người dẫn dắt chúng 

sanh đi lên con đường ấy. Nếu Bồ Tát không đem những lỗi lầm của ngoại 

đạo chỉ ra, thì chúng sanh làm sao biết quay đầu, bước lên con đường quang 

minh chính đại của Phật pháp? 



Lại  có  người  hỏi  rằng:  Nếu  ác  tỳ  kheo  làm  những  việc  không  đúng  pháp, 

nhưng tỳ kheo  vốn  là bậc sư phạm của nhân, thiên, nhất cử  nhất động,  một 

lời nói, một việc làm đều mô phạm cho nhân, thiên. Chúng sanh không biết 

việc  làm của tỳ kheo ấy phi pháp  lại cho là rất đúng  và bắt chước theo, Bồ 

Tát thấy như vậy, không muốn cho chúng sanh bắt chước theo để tương lai 

pphải  cảm  thọ  các  khổ  quả  bèn  đem  tội  ác  của  tỳ  kheo  kia  nói  cho  chúng 

sanh, những người bắt chước theo tỳ kheo ấy được rõ biết. Như vậy có phạm 

trọng tội hay không? 

Ðáp: Không! 



Trường  hợp  này  chẳng  những  không  phạm  căn  bổn  trọng  tội  mà  chính  là 

việc làm hoạt bát khuyến thiện, trừng ác của đại sĩ. Không phải vì tâm tư thù 

mà  rao  nói  tội  của  người.  Nhưng  có  điều  phải  lưu  tâm  phân  biệt  là  chỉ  có 

hàng Bồ Tát xuất gia mới được đi rao nói tội lỗi của ác tỳ kheo như vậy. Còn 

Bồ Tát tại gia, dù tỳ kheo ấy không đúng pháp như thế nào, vẫn không được 

phép đi rao nói. 



Lại  có  người  hỏi:  Bồ  Tát  có  hai  loại  xuất  gia  và  tại  gia.  Bồ  Tát  tại  gia  thì 

nhiều hơn xuất gia, và có thể phục vụ bất cứ tầng lớp nào, giai cấp nào trong 

xã  hội.  Có  một  vị  Bồ  Tát  tại  gia,  làm  quan  trong  quốc  gia,  thấy  các  quan 

trong  chánh  phủ  làm  nhiễu  hại  nhân  dân,  nếu  để  trường  kỳ  như  vậy,  sanh 

linh sẽ bị đồ thán. Vì không muốn nhân dân bị hại, bấy giờ Bồ Tát nhằm vào 

tâm từ bi của mình, đem tất cả âm mưu làm hại nhân dân của họ, công khai 

rao nói, khuyến cáo nhân dân trong toàn quốc, không để họ làm hại. Như thế 

có phạm căn bổn trọng tội hay không? 

Ðáp:  Không!  Trường  hợp  này  chẳng  những  không  phạm  trọng  tội,  mà  còn 

biểu  hiện đại  nghĩa  thương  nước, thương  dân của đại sĩ, không phải  vì tâm 

mong cầu danh lợi mà rao nói tội lỗi của người. 

Bồ Tát tại gia vì quốc gia mà phục vụ, cốt yếu có lợi cho quốc gia và nhân 

dân, nên không ngại gì nói thẳng tội lỗi của các quan viên, đừng sợ mà che 

giấu. 



---o0o--- 

B.1.1.7. TỰ TÁN HỦY THA GIỚI 

(Giới tự khen mình chê người) 

Kinh văn:   

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Nhược Phật tử tự tán hủy tha...” cho đến “thị Bồ Tát Ba La Di tội”. 

 2. Dịch nghĩa:   

Nếu  như Phật  tử  tự khen  mình, chê  người, cũng  như bảo  người khác khen 

ngợi  mình,  chê  người;  nhân  chê  người,  duyên  chê  người,  cách  thứ  chê 

người, nghiệp chê người. Là Phật tử lẽ ra phải thay thế chịu những sự khinh 

chê  khổ  nhục  cho  tất  cả  chúng  sanh,  bản  thân  nhận  lấy  những  điều  xấu, 

nhường cho người việc tốt. Nếu Phật tử tự phô trương tài đức của mình, mà 

dìm  che  điều  hay  tốt  của  người,  làm  cho  người  bị  khinh  chê,  Phật  tử  này 

phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 



Lời giảng:   

Từ  đây  trở  xuống,  bốn  trọng  giới  sắp  giảng  là  bốn  pháp  Tha  Thắng  Xứ  ở 

trong  Du  Già  Bồ  Tát  Giới  Bổn.  Giờ  đây,  trước  nhất  xin  giảng  về  giới  tự 

khen mình chê người. 



Tự  khen  mình  chính  là  tán  dương  công  đức  của  mình,  đem  các  thứ  đặc 

trường  (sở  trường  đặc  sắc)  của  mình  sẵn  có,  cực  lực  tuyên  dương  ra  bên 

ngoài cho mọi người biết mình là người giữ giới hạnh bậc nhất, thuyết pháp 

không ai bì v.v... Ðể các thứ danh dự, lợi dưỡng ồ ạt tuôn về mình, sẽ được 

các thiện nam tín nữ tôn kính, tài lợi phong phú, thọ dụng không cùng. Như 

vậy, tự khen  mình  hoàn toàn  xuất phát từ  nơi tâm  niệm  tham cầu danh dự, 

lợi dưỡng mà ra. 



Chê người là chê bai tội ác của người khác, moi móc ra tất cả những khuyết 

điểm  như thế,  làm cho  người bị chê  bai, mất cả danh dự,  lợi dưỡng, không 

còn được ai tôn kính và đến cúng dường. Do đó, chúng ta thấy rõ sự chê bai 

người hoàn toàn phát xuất từ tâm niệm sân hận, thấy người được nhiều lợi  

dưỡng mà ra. 



Tự  tán  dương  công  đức  của  mình,  mục  đích  là  phô  bày  tội  lỗi  của  người 

khác.  Chê  bai  hủy  nhục  người  mục  đích  là  phô  bày  công  đức  của  chính 

mình. Cho nên tự khen mình, chê người, mục đích duy nhất là mong mọi sự 

cung kính,  lợi dưỡng đều  về hết  nơi  mình. Dụng tâm  này thật  là  một tội ác 

rất lớn nên thuộc về căn bổn trọng tội. Nếu chỉ phô trương tài đức của mình 

mà không chê bai tội lỗi của người, hoặc chỉ chê bai người, không tán dương 

mình thì chỉ phạm tội khinh cấu. 



Có thể  nói, tâm  lý khen  mình chê  người  mọi  người đều có. Cho  nên ở  mọi 

nơi, mỗi khi có dịp nghe đến, chúng ta đều thấy rằng, nếu đó không phải là 

những  lời  tán  dương  cá  nhân  mình  thì  cũng  là  những  luận  điệu  phỉ  báng 

người,  rất  ít  khi  được  nghe  ai  nói  chỗ  không  đúng  của  chính  họ  mà  tán 

dương mỹ đức của người. 



Vì  thế,  làm  người  sống  ở  thế  gian,  xưa  nay  không  dễ  gì  tạo  gây  được  một 

bầu không khí hòa vui giữa người và người. Dù đôi khi, chúng ta cũng được 

nghe vài lời tán thán mỹ đức của người khác, nhưng cũng không phải hoàn 

toàn phát xuất nơi tâm ý chân thành. 



Người  người  đều  tự  cho  mình  là  đúng,  không  biết  rằng  tự  mình  cũng  còn 

nhiều  chỗ  không  đúng,  và  không  chịu  thừa  nhận  thế  thôi.  Ngược  lại,  họ 

thường cho  người khác  là sai,  mà không biết rằng  người  khác cũng có chỗ 

rất đúng. Vì thế, nếu bạn hủy báng tôi, tôi nói xấu bạn, ai cũng không muốn 

tuyên  nói  chuyện  tốt  của  người,  nên  trên  đời  này  nhiều  vấn  đề  phức  tạp 

thường xảy ra vô cùng vô tận. 



Nếu con người thường tự phản tỉnh từng giờ, từng phút, biết có rất nhiều chỗ 

sai  lầm,  và  người  khác  có  nhiều  điều  siêu  thắng  hơn  mình  thì  tự  nhiên, 

không bao giờ có hành động khen mình, chê người. Nhất là một Bồ Tát hành 

giả,  lại cần phải  luôn  luôn phô bày  những tội  lỗi của chính  mình, tuyệt đối 

không nên có tâm niệm che giấu tội lỗi của mình. 



Nếu che giấu tội lỗi thì những tội lỗi ấy chẳng những không được tiêu diệt, 

trái lại còn tăng trưởng lên mãi, cho đến lúc quá nhiều, bấy giờ muốn diệt trừ 

chúng thì quả thật hết sức khó khăn. Chẳng những không nên che giấu tội lỗi 

của  mình  mà  nếu  có  công  đức  chi,  cũng  không  nên  khởi  tâm  khoe  khoang 

với mọi người. Nếu khoe khoang công đức của mình thì các công đức chẳng 

những không được tăng trưởng, trái lại, do đây mà bị hao tổn. Khi công đức 

đã bị hao tổn và hết sạch, bấy giờ, dù bạn có muốn khoe khoang cũng không 

thể được. 



Vì cầu danh lợi bằng cách tự tán dương  mình chưa chắc đã được. Phải biết 

rằng, bạn có công đức hay không, những người chung quanh bạn thấy rất rõ 

ràng. Nếu bạn thật sự có công đức, tự  nhiên sẽ được  mọi  người tán dương, 

không  cần  bạn  tự  khen  và  sẽ  được  hiệu  quả  cùng  ảnh  hưởng  rất  lớn.  Thế 

nên, nếu mình thực sự có tài đức, cần chi tự tán dương? 

Nếu mình thực sự không tài đức, chỉ là tự thổi kèn, đánh trống, tự khen mình 

rồi tự vỗ tay. Những điều này chỉ khiến cho người khác ẩu tâm khó chịu, và 

chẳng  những  họ  không  sanh  khởi  hảo  cảm  lại  còn  mất  hẳn  tín  tâm  đối  với 

bạn, vì họ biết bạn chỉ là người tự đề cao mình, và không có  một  mảy may 

thực đức. Như vậy thì có gì đáng để họ cung kính, tôn trọng? Hóa ra, muốn 

được lợi ích mà trái lại bị tổn hại. Chính mình thật sự chưa không có tài đức 

thì không nên tự khen; nhưng buồn thay trên đời này, nơi nào đa số cũng đều 

là những người tự khen mình. 



Tật đố người, phỉ báng người chưa chắc làm cho người bị thiệt hại. Chúng ta 

nên  biết,  con  người  sanh  tồn  trên  cõi  thế  gian  này  đứng  vững  được  hay 

không, không phải do nơi sự khen chê của người khác, mà chính là tự nơi họ 

có đủ điều kiện đứng  vững  hay không. Nếu  người ấy có đủ điều kiện đứng 

vững trong xã hội thì bất cứ người nào chê bai, phỉ báng họ cũng không gây 

được ảnh hưởng gì và còn có tác dụng ngược lại. 

Cho  nên  thánh  Gandhi  nói:  “Bất  cứ người  nào  cũng  không  thể  làm  tổn  hại 

được bạn. Chỉ có bạn tự làm tổn hại bạn mà thôi”. 

Vì thế, nếu cho rằng chê bai để đả đảo họ, đó là quan niệm sai lầm tuyệt đối, 

đôi khi lại còn có tác dụng ngược lại. 



Tại sao? 

Vì nếu người khác biết được bạn có tâm niệm “đố hiền hại năng” (ganh ghét 

người hiền, hãm hại kẻ tài năng), họ sẽ mất hẳn tín tâm đối với bạn, ly khai 

bạn và không giờ tiếp thọ sự cảm hóa của bạn. 



Bồ Tát hóa độ chúng sanh phải làm gương mẫu cho chúng sanh, nên nhất cử, 

nhất  động,  một  lời  nói,  một  việc  làm  phải  hợp  với  phép  tắc  để  cho  chúng 

sanh  bắt  chước  noi  theo.  Nếu  Bồ  Tát  tự  khen  mình  chê  người  khiến  bắt 

chước,  học  tập  theo  gương  Bồ  Tát,  tự  tán  dương  mình,  rồi  rao  nói  mình  là 

một  bậc  vĩ  nhân.  Dưới  gầm  trời  này  chỉ  có  mình  là  nhân  vật  không  thể 

tưởng, người khác không ai có thể so sánh với mình, Thậm chí còn cho mọi 

người đều tầm thường, không có gì đáng nói. Rồi cực lực tìm cách chê bai, 

hủy nhục người, nói họ việc này không đúng, việc kia là sai... 



Nói tóm lại, trên thế gian này chỉ có một mình ta là đúng, tất cả  mọi người 

đều sai. Chúng sanh sẽ bắt chước thói quen khen mình chê người như vậy thì 

bao nhiêu thiện pháp công đức, mỗi ngày sẽ bị tổn giảm, ác pháp tội lỗi ngày 

một gia tăng. Bồ Tát dẫn dắt chúng sanh như vậy, thử hỏi, tội ác của bạn lớn 

biết dường nào?! 



Tâm lý tội lỗi tự khen mình, chê người này xưa nay đều có; nhưng thời cận 

đại  này  lại  càng  thịnh  hành  hơn.  Chẳng  những  mọi  người  thông  thường  đã 

như vậy, mà ngay cả những người tu học trong Phật pháp cũng thế. 

Như có người học giáo lý, hơi hiểu biết chút ít Phật pháp, nếu động đến liền 

cho  người  tham  thiền  là  ám  chứng,  hoặc  nói  những  người  này  là  tu  mù, 

luyện  quáng.  Người  tham  thiền  mới  thực  hành  công  phu  tĩnh  tọa  được  ít 

nhiều  đôi  chút,  vội  cho  mình  là  người  “chân  tu  thực  học”,  lại  chê  bai,  hủy 

báng  những  người  học  giáo  lý  là  không có tu trì,  hoặc  nói  họ  là kẻ chuyên 

đếm  của  báu  cho  người  v.v...  Những  hạng  người  tự  cho  mình  là  phải,  chê 

người khác là trái như thế thì đâu xứng đáng với tư cách một vị có bổn phận 

duy trì Phật pháp? 



Ðối với hai hạng người nói trên, trong kinh nếu không bài xích cho là giặc, 

đem  Phật  pháp  xuất  mại  (bán  rao),  thì  cũng  quở  trách  là  bè  đảng  của  ma 

vương, phá hoại Phật pháp. 



Vì thế, đệ tử Phật, nhất là hành giả Bồ Tát, phải tán tụng, tuyên dương công 

đức  của  người  càng  nhiều  càng  tốt.  Không  nên  một  mặt  tự  thổi  kèn  đánh 

trống, tán dương rao nói chỗ hay, tốt của mình; một mặt moi móc kiếm tìm 

lỗi lầm của người khác (hết phần giảng ý nghĩa tên của giới). 

Ðức Phật đối với đại chúng dạy tiếp rằng: “Nếu Phật tử là một vị Bồ Tát, ở 

trong  quá trình  giáo  hóa chúng sanh, thường  luôn tự khen  mình chê  người, 

hoàn toàn không đúng với tư cách của hành giả Bồ Tát”. 



Tự  bản  thân  mình  không  có  công  đức  chi  mà  lại  đi  phô  bày  công  đức  của 

chính  mình gọi là “tự tán”. Người khác thật có đạo đức cao siêu mà lại hủy 

nhục gọi là “hủy tha”. Bồ Tát lấy việc lợi tha làm bổn phận, đúng lý phải tận 

lực tuyên dương tài đức của người, không nên tự khen mình chê người. Suy 

cùng nguyên nhân tự nâng cao mình, đè bẹp người cốt để cầu lợi dưỡng và 

sự  cung  kính.  Bảo  người  làm  như  vậy  đều  do  nơi  tham  tâm  hoặc  sân  tâm. 

Trong đó, đương nhiên có si tâm, nhưng động cơ chính yếu là tham tâm. 

Trong Du Già Bồ Tát Giới Bổn có nói: “Vì muốn tham cầu lợi dưỡng, cung 

kính,  mà tự khen  mình chê  người, ấy  gọi  là pháp Tha  Thắng Xứ thứ nhất”. 

Cho nên tham tâm là một tội đứng đầu trong các tội. 

Trong Luật dạy chê người có ba thứ:   



1. Ðối trước mặt chê bai, mạ nhục; như nói: “Mầy là hạng người sanh trong 

gia đình Chiên Ðà La24, mầy không phải là người tốt...” 



2.  Dùng  tỷ  dụ  để  hủy  báng,  mạ  nhục,  như  nói: “Mầy  sẽ  giống  với  kẻ  sanh 

trong nhà Chiên Ðà La v.v...” 



3.  Tự  so  sánh  mà  hủy  báng,  mạ  nhục;  như  nói:  “Ta  đây  không  phải  thuộc 

vào giòng Chiên Ðà La, ta đây không giống như mầy, là một người không ai 

đếm xỉa đến...” v.v... 

Vì  vậy,  phàm  những  lời  nói  khiến  kẻ  đối  diện  không  còn  chỗ  đứng,  không 

có cơ hội ngóc đầu lên, làm cho mọi người xa lánh, không muốn gần gũi với 

kẻ ấy, làm cho họ bị cô lập, muốn làm việc gì đều không được ai hưởng ứng. 

Những hành động ấy đều thuộc về chê bai người. Loại dụng tâm này rất ác 

độc nên tội lỗi cũng vô lượng vô biên. 

Tự khen mình chê người đối với đối tượng nào mới kết thành tội? 

Có hai lối giải thích:   



1.  Ðối  với  những  người  thường  chưa  thọ  giới  Bồ  Tát,  tự  khen  mình  chê 

người thì phạm căn bổn trọng tội. Với Phật tử đã thọ giới, tự khen mình chê 

người chỉ phạm tội khinh cấu. 



2.  Bất  luật  đối  với  hành  giả  đồng  đạo,  hoặc  người  thông  thường  không  ở 

trong Phật pháp, nếu tự khen mình chê người chỉ cần phát xuất từ tâm mong 

cầu danh dự, lợi dưỡng đều phạm căn bổn trọng tội, không được nói là khinh 

cấu. 



Hai  lối  giải  thích  trên  đều  rất  thông  suốt,  nhưng  xét  kỹ,  thuyết  thứ  hai  có 

phần thấu đáo hơn. Vì khen mình, chê người mục đích chính là để mong cầu 

lợi dưỡng, cung kính nên tội này rất nặng. 

Chúng ta nên biết, đối với lợi dưỡng không nên cho là quý tốt. Nó thật sự là 

kẻ  đại  tặc  phá  hoại  công  đức.  Như  sấm  chớp,  mưa  đá  làm  thương  hại  ngũ 

cốc, hoa màu, không thâu hoạch được gì. Cũng vậy, danh dự, lợi dưỡng phá 

hoại  mầm  công  đức  không  thể  tăng  trưởng  được.  Vì  thế,  bất  luận  ở  trường 

hợp  nào, có  liên quan  đến danh dự,  lợi dưỡng đều không  nên  mong cầu  và 

gần gũi. 



Trong  kinh,  Ðức  Phật  từng  dạy  chúng  ta  như  vầy:  “Người  vào  rừng  chiên 

đàn,  hãy  nhặt  lấy  gỗ chiên đàn, không  nên  lấy  lá chiên đàn. Nếu chỉ  lấy  lá 

mà  không  lấy  gỗ,  người  ấy  đã  tự  cô  phụ  công  phu  vào  rừng  chiên  đàn  của 

mình. Cũng thế, hành  giả đi  vào Phật pháp phải cầu cho kỳ được sự an vui 

Niết Bàn, không nên mong cầu danh lợi, cúng dường. Nếu không mong cầu 

sự  an  lạc  Niết  Bàn,  trở  lại  cầu  danh  lợi,  cúng  dường,  kẻ  ấy  đã  tự  dối  gạt 

mình. Chhẳng khác nào người vào núi báu, lại trở về với hai bàn tay không, 

lại còn thiêu đốt tất cả thiện căn ở đời hiện tại, và chắc chắn bị đọa địa ngục 

nơi đời vị lai”. 



Thế thì thử hỏi lợi dưỡng có gì tốt đẹp? Tại sao chúng ta phải miệt mài theo 

đuổi  mong  cầu? Và  cần  chi  phải  vì  lợi  dưỡng  mà  làm  việc  khen  mình,  chê 

người? 

Vì thế, đặc biệt nếu một hành giả Bồ Tát tự phô trương công đức của mình, 

mà dìm che công đức của người, tất nhiên sẽ gây bất lợi cho người, mà ngay 

cả  bản  thân  mình  cũng  chẳng  được  đẹp  đẽ  chi.  Cho  nên  Ðức  Phật  đặc  biệt 

chế định lỗi khen mình, chê người thành căn bổn trọng tội. 

Chẳng  những  không  được  chính  miệng  mình  tự  khen  mình,  chê  người  mà 

bảo kẻ khác tự  khen  mình, chê  người cũng không được. Việc này chia  làm 

hai loại:   



1. Bảo  người trước  mặt  mình tán thán công đức của chính  mình  và chê bai 

tội lỗi của người. 



2. Bảo người trước mặt mình tán thán công đức của chính họ và hủy báng tội 

lỗi của người. 



Tán thán, dù  là tự tán hay bảo  người tán thán, tuy bất đồng, nhưng tự khen 

mình, chê người trong bất cứ trường hợp nào, trong hai loại trên, chủ yếu là 

người  lãnh  thọ  lời  sai  bảo  và  hoàn  thành  việc  khen  mình,  chê  người  thì 

người sai bảo phải lãnh lấy căn bổn trọng tội. 

Tại sao tự miệng mình không khen mình, chê người, chỉ bảo người thực hiện 

lại bị trọng tội như thế? 



Do vì  người  mà bạn sai bảo kia,  vốn không khởi  tâm  niệm  khen  mình, chê 

người,  nhưng  vì bạn  xúi  bảo  họ  hành động,  nên bạn  không  thể  viện  một  lý 

do nào để từ chối việc lãnh trách nhiệm ấy. 

Kết  thành  tội  trọng  khen  mình,  chê  người  cũng  phải  hội  đủ  bốn  điều  kiện: 

nhân, duyên, pháp, nghiệp; phân biệt sơ lược như sau:   



1. Hủy tha nhân (nhân chê người): do phiền não tham lam sẵn có trong tạng 

thức  phát  động,  đầu  tiên  sanh  khởi  một  niệm  tự khen  mình,  chê  người  nên 

gọi là nhân chê người. 



2. Hủy tha duyên  (duyên chê  người): Tâm khen  mình, chê người tương tục 

mãi, không gián đoạn, mục đích là hoàn thành việc mong cầu danh lợi, gọi là 

duyên chê người. 



3. Hủy tha pháp (cách thức chê người): dùng những phương tiện khéo léo để 

thành tựu  việc tự tán dương  mình  và  lăng  nhục  người, gọi  là cách thức chê 

người. 



4.  Hủy  tha  nghiệp  (nghiệp  chê  người):  ba  việc  trên  hòa  hợp,  khiến  người 

trước mặt lãnh hội, hoàn thành việc chê người, kết thành nghiệp chê người. 

Một  điểm  cần  lưu  ý  là  giới  thứ bảy,  gọi  là  giới  “tự  khen  mình,  chê  người” 

nhưng tại sao ở đây, kinh văn chỉ nói chê người mà không nêu tự khen mình 

cho đầy đủ? 



Vì tự khen mục đích chính là chê người, chỉ cần đạt đến mục đích chê người, 

tự nhiên có việc tự khen trong đó; nên kinh văn không cần nêu ra một cách 

rõ ràng mà chỉ cần nói là nhân chê người, duyên chê người v.v... 

Nhưng một vị Bồ Tát chân chánh, đúng lý phải thay thế chịu những sự khinh 

chê, hủy nhục cho tất cả chúng sanh, nghĩa là vị Bồ Tát đối với những chúng 

sanh  vô  tội,  hẳn  nhiên  không  nên  hủy  báng;  mà  ngay  cả  đến  những  chúng 

sanh tạo  nhiều tội  lỗi,  nếu có người  muốn  hủy báng chúng sanh ấy, Bồ Tát 

cũng phải đem thân  mình ra thay thế, nhận chịu sự hủy  nhục ấy cho chúng 

sanh.  Bồ  Tát  đối  với  kẻ  hủy  nhục  chúng  sanh  kia  nói  rằng:  “Tội  lỗi  này 

không phải của  người ấy,  mà chính  là của tôi. Nếu bạn  muốn  hủy  nhục thì 

hãy hủy nhục tôi đây, không nên hủy báng người ấy”. 



Vì  vậy,  Bồ  Tát  phát  đại  nguyện  vô  thượng  Bồ  Ðề,  nguyện  ở  trong  sanh  tử 

lãnh thọ vô lượng thống khổ, làm lợi ích cho hữu tình. Nên đem tất cả những 

việc  đáng  ghét,  đáng  chê  nhận  về  mình,  còn  tất  cả  những  việc  vừa  lòng, 

xứng ý đều nhường cho kẻ khác. 

Việc tốt nhường cho người, chứng tỏ không phải tự khen ngợi mình, mà trái 

lại  là  khen  ngợi  người  khác.  Việc  xấu  đem  về  phần  mình,  biểu  thị  không 

phải  chê  bai  người,  mà  là  tự  chê  bai  mình.  Nếu  không  phải  là  Bồ  Tát  thì 

không bao giờ hành động được như vậy. 



Ở đây có người  hỏi rằng:  Bản thân của Bồ Tát quả thật không có  việc  xấu, 

chúng  sanh  vốn  thật  không  có  việc  tốt,  làm  sao  có  thể  lấy  việc  ác  về  cho 

mình, nhường việc tốt cho người? 

Cổ đức có hai lối giải thích như sau:   



1. Như có  người  vô duyên cớ đến  hủy  nhục  Bồ  Tát; bấy  giờ  vị  Bồ  Tát suy 

nghĩ như vầy: Dụ như người bắn tên, có đích  mới có chỗ bắn trúng. Không 

đích thì không chỗ bắn trúng. 

- Chúng sanh hủy nhục mình cũng thế. Do mình có sanh mạng nhục thể này, 

chúng  sanh  đối  với  mình  mới  sanh  ác  niệm  hủy  nhục.  Nếu  mình  không  có 

sanh  mạng  nhục  thể  này,  chúng  sanh  nương  vào  đâu  để  sanh  ác  niệm  hủy 

nhục mình? Thế thì nguyên nhân chúng sanh khởi ác niệm, chính là do mình 

có sanh mạng nhục thể này. 

Như vậy, tội ác chính do ở nơi mình, chớ không phải ở nơi chúng sanh, cho 

nên phải quy việc xấu về cho mình, không nên quy cho chúng sanh. 

Bồ  Tát lại còn suy tư như vầy: ta phải  làm thế  nào để tu  giới, để phòng  hộ 

thân,  khẩu,  nghiệp?  Nếu  không  phải  nhờ  nơi  chúng  sanh  hủy  báng  ta  hay 

sao? Nếu không có chúng sanh hủy báng thì ta nương vào đâu để trì giới mà 

thành tựu thiện pháp? Thế thì thiện pháp trì giới của ta được sanh khởi hoàn 

toàn  nhờ  nơi chúng sanh. Ðã nhờ  nơi chúng sanh  mà sanh được thiện pháp 

công đức thì phải đem việc tốt nhường cho chúng sanh, không nên nhận về 

phần mình. 



2. Bồ Tát suy nghĩ như vầy: Thông thường cho rằng chúng sanh làm việc ác 

đối  với  ta,  đấy  chỉ  là  do  ngã  kiến  của  ta  nghĩ  như  vậy.  Nếu  nói  về  đạo  lý 

chân thật (chỉ cho tâm thể bình đẳng), chúng sanh với ta đều đồng nhất thể. 

Vậy thì có ai làm việc ác đối với ta? Bồ Tát phải quán sát theo chân lý như 

vậy,  không  nên  tùy  theo  vọng  kiến  của  mình.  Khi  suy  tư  như  vậy  tự  nhiên 

nhận việc xấu về mình, nhường việc tốt cho người. 



Lại nữa, trong lúc Bồ Tát phát Bồ Tát tâm, chính là đã quyết định phải làm 

thế  nào  khiến  chúng  sanh  xa  lìa  tất  cả  tội  ác.  Hiện  tại  chúng  sanh  đối  với 

mình làm những việc tội ác, không phải lỗi của chúng sanh, mà chính là do 

mình không  tròn  trách  nhiệm,  nên  phải  nhận  lỗi  về  mình,  tự  trách  mình  và 

nhìn nhận tội lỗi ấy của chính mình, không nên đổ cho chúng sanh. 



Lại  nữa,  Bồ  Tát  trong  khi  phát  Bồ  Ðề  tâm,  chính  là  đã  quyết  định  phải  vì 

chúng  sanh  tu  tập  các  thiện  căn.  Do  đó,  sở  dĩ  mình  được  tu  tập  lục  độ  vạn 

hạnh ở  hiện tại, là  hoàn toàn do  nơi chúng sanh cung cấp cơ hội cho  mình. 

Nếu không có chúng sanh thì  mình phải  làm  thế  nào tu tập thành tựu được 

những thiện căn như vậy? Thế thì bao nhiêu thiện căn xưa kia đều thuộc về 

chúng  sanh,  tại  sao  lại  giành  về  phần  mình?  Suy  nghĩ  như thế,  tự  nhiên  sẽ 

nhận việc xấu về mình, nhường việc tốt cho người. 

Ðệ  tử  của  đức  Khổng  Tử  là  thầy  Tử  Cống,  bình  nhật  ưa  so  sánh  chỗ  sở 

trường, sở đoản của người. Một hôm, đức Khổng Tử dạy rằng:   

- Ông  thật  là điên đảo, dám đi  nghị  luận chuyện  người, tự cho  mình thật  là 

người rất tốt. Ðối với bản thân mình, chỉ nên nghĩ lo cho mình tránh lầm lỗi, 

không có công phu rảnh rỗi đâu để bàn luận chuyện người. 

Lại dạy thêm rằng:   

- Người trên thế gian này, chỉ cần một lời nói mà có thể tu thân hạnh. Lời ấy 

là gì? Chính là một chữ Thứ. Chữ Thứ là gì? Là đối với tất cả việc tự mình 

không muốn thì không nên đem đổ cho người. 

Cũng thế, nếu bạn không muốn người khác hủy báng bạn, thì bạn không nên 

hủy báng người. 



Như trên đã nói, Bồ Tát đáng lẽ phải thay thế cho tất cả chúng sanh lãnh thọ 

sự hủy nhục. Nếu không thực hành như thế, trái lại tự phô trương tài đức của 

mình  mà dìm che điều  hay tốt của  người,  làm  cho  người bị khinh chê, đến 

nỗi bị hủy nhục một cách không duyên cớ. Thẳng thắn mà nói: Phật tử này 

phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Tại sao thế? 

Phải biết rằng:  một  vị  Bồ  Tát, đặc biệt  với công đức của tự mình, phải  giữ 

gìn giấu kín, không được đem ra tuyên dương cho người nghe. Những thiện 

hạnh của  người khác  phải cực  lực phu  dương, không được che  giấu  mới  là 

hợp với đạo lý. 



Hiện tại nếu tự phô trương tài đức của mình thì còn đâu là tư cách của một vị 

Bồ Tát? Phu dương tài đức của mình đã không xứng với tư cách của một vị 

Bồ Tát, huống chi lại thêm dìm che sự hay tốt của người, thì tội lỗi của bạn 

đương  nhiên  lại càng  gia tăng. Cho  nên, đứng  về lập trường của  Bồ Tát thì 

tội ấy đương nhiên thuộc về Ba La Di tội rất nặng. 



Kinh  Bồ  Tát Thiện  Giới  nói:  “Bồ  Tát  lúc  được  người  tán  thán  là  đã  chứng 

đắc bậc Thập Trụ hoặc A La Hán... nếu yên lặng nhận lời thì đắc tội”. Theo 

lời kinh dạy trên, nhận lời tán thán của người còn không nên, huống chi là tự 

khen  ngợi  mình,  chê  bai  người.  Nên  biết  rằng:  che  giấu  điều  tội  ác,  phu 

dương công đức lành của người, đấy là bản hoài lợi sanh của Bồ Tát, bất cứ 

ở trường hợp nào đều phải thực hành như vậy. 



Trái  lại,  nếu khen  ngợi  mình, chê bai  người để  mong cầu  lợi  ích cho  mình, 

làm tổn hại người, thì đâu còn là tâm từ bi của Bồ Tát? 

Cho nên cổ đức dạy: “Lửa ác nghiệp tự khen tặng mình, chê bai người, phá 

hoại thiện căn Ðại Thừa tánh giới”. 

Hủy báng người thông thường tội ác đã rất nặng. Hủy báng  một vị pháp sư 

hoằng dương Phật pháp, tội càng nặng hơn. Nên trong kinh Thập Luân nói: 

“Hủy báng vị pháp sư truyền pháp lợi sanh, làm cho Phật pháp nơi ấy không 

lưu hành được, tội ấy hết sức trọng đại”. 



Vị pháp sư hoằng truyền Phật pháp chính là hộ trì chánh pháp của Như Lai, 

đem lại lợi ích cho tất cả chúng sanh. Nếu bạn hủy báng vị pháp sư ấy, khiến 

Phật pháp bị trệ ngại, không lưu thông được, chúng sanh không biết nương 

vào đâu để được cứu độ, tội ấy đâu có thể nói là nhỏ? 

Ở đây có người hỏi: bịa đặt chuyện phải quấy, đè bẹp những người khác là 

không  được. Còn chư Phật, Bồ Tát vì  hóa độ chúng sanh  mà thị  hiện trong 

nhân  gian,  vì  muốn  dẫn  dắt  chúng  sanh  từ  con  đường  tà  đi  lên  con  đường 

chánh đại quang minh của Phật pháp, hoặc vì bài xích hàng Nhị Thừa về vấn 

đề không trở về với pháp Nhất Thừa, là pháp rốt ráo, thì có phạm tội tự khen 

mình, chê người hay không? 

Ðáp: Không! 

Vấn đề ấy, nếu luận nói cũng dường như có sự khen chê, nhưng sự thật hoàn 

toàn  lưu  lộ  từ  tâm  đại  từ  bi,  thể  hiện  lòng  từ  thương  xót  chúng  sanh  mà 

hoằng  truyền  Phật  pháp,  đồng  thời  do  đại  nguyện  nêu  cao  pháp  tràng  thúc 

đẩy.  Vì  thế,  không  được  dùng  ngã  kiến  của  phàm  phu,  cùng  sự  hơn  thua 

nhân ngã thông thường mà luận bàn. 



Trong Phật pháp nhận định rõ: tuyệt đối không được khen chê. Ðấy là nói về 

sự phân biệt  nhân  ngã tranh  hơn thua với  người. Nếu có tâm ấy thì  lúc  nào 

cũng chỉ biết mưu sự lợi ích cho mình, không kể đến sự tổn hại của người. 

Trong  Du  Già  Bồ  Tát  Giới  Bổn,  giới  khen  mình,  chê  người  nói:  “Có  bốn 

nhân duyên không vi phạm giới điều này:   



1. Vì  muốn tồi phục tà thuyết của ngoại đạo, hiển dương chánh lý của Phật 

Ðà, nên đem Phật pháp so sánh cùng ngoại đạo thì không phạm giới này. 



2. Vì muốn duy trì thánh giáo của Như Lai, đem Phật pháp so sánh với pháp 

ngoại  đạo,  nói  rõ  Phật  pháp  lợi  ích  cho  chúng  sanh  như  thế  nào;  tà  thuyết 

của ngoại đạo làm cho chúng sanh bị trầm luân, thống khổ như thế nào, cũng 

không vi phạm giới điều này. 



3. Vì muốn cho ngoại đạo xa lìa pháp tà ác của họ mà tu học theo thiện hạnh 

chánh  pháp  của  Như  Lai,  nên  đem  Phật  pháp  so  sánh  với  pháp  ngoại  đạo, 

làm phương tiện để điều phục ngoại đạo. Cho nên dù có tánh khen mình, chê 

người nhưng không vi phạm giới điều này. 



4.  Vì  muốn  cho  ngoại  đạo  cùng  những  người  chưa  sanh  tín  tâm  thanh  tịnh 

đối với Phật pháp, khiến cho họ phát sanh tín tâm thanh tịnh. Những người 

đã  có  tín  tâm  thanh  tịnh  khiến  cho  tâm  tịnh  tín  của  họ  càng  thêm  tăng 

trưởng, nên dù có tính cách khen mình, chê người cũng không vi phạm giới 

điều này. 



Giới khen mình, chê người này, người người đều vi phạm. Thất chúng Phật 

tử cũng đều có thể vi phạm giới này. Vì thế, trong giới luật Ðại Thừa cũng 

như Tiểu Thừa đều có chế lập giới điều này. 

Nhưng  giới  Ðại  Thừa  thuộc  về  tội  trọng  rất  lớn,  trong  khi  bên  Thanh  Văn 

thừa, tự khen mình chỉ phạm đệ thất tụ trong tổng số bảy tụ và tội chê người 

phạm đệ tam thiên trong tổng số năm thiên. 

 

---o0o--- 

 

Tại sao lại có sự sai biệt như thế? 

Vì  hành  giả  Thanh Văn thừa  lấy tư  lợi  làm chủ đích, không  lấy  lợi tha làm 

yếu vụ, nên tội này có phần nhẹ hơn. Còn hành giả thuộc Bồ Tát thừa, xem 

lợi  tha  là  nhiệm  vụ  căn  bản  của  mình.  Nếu  tùy  vọng  tình  mà  đi  chê  bai 

người,  làm  cho  chúng  sanh  bị  tổn  thất  trong  những  trường  hợp  không  cần 

thiết, tội này đương nhiên rất nặng. 

Như thế, chúng ta thấy rõ rằng: đồng là tự khen mình, chê người nhưng luận 

về tội trạng giữa Ðại Thừa và Tiểu Thừa có sự bất đồng rất lớn. Vì thế, các 

hàng  Phật tử phải chú  ý, không được  vi phạm  giới  này. Riêng  hành  giả Bồ 

Tát lại càng phải thận trọng và lưu tâm đặc biệt hơn. 



Giới này gồm đủ cả hai nghiệp Tánh và Giá:   

-  Ðức  Phật  chế  định  giới  điều  này  không  cho  đệ  tử  vi  phạm,  đấy  là  Giá 

nghiệp. 



-  Còn  phần  Tánh  tội  là  những  trường  hợp  kẻ  thế  nhân  thông  thường  vì  sự 

tranh đoạt danh lợi gây ra tội ác, tai hại phải tán thân mất mạng, mà nguyên 

nhân  tranh  danh  đoạt  lợi  là  từ  nơi  sự  khen  mình,  chê  người.  Do  đó,  những 

trường hợp này thuộc về Tánh tội. 

Bồ Tát vi phạm giới trọng này, quả báo phải lãnh thọ trong tương lai như thế 

nào? 



Ðiều  này  cần  phải  xem  xét  động  cơ  thúc  đẩy  sự  tự  khen  mình,  chê  người 

chân thật hay không mới phân biệt được. 



- Nếu bạn tự phu dương tài đức của mình, mà bạn là người có tài đức thật thì 

chẳng khác nào các dâm nữ vì muốn được tiền tài mà hy sinh sắc tướng của 

mình làm những trò lả lơi, cười cợt để quyến rũ người. Kết quả bị mọi người 

không  đoái  hoài  đến.  Cũng  thế,  hành  giả  trong  Phật  pháp  mà  tự  tán  dương 

mình để mong cầu tài lợi thì sẽ không được sự đồng tình của mọi người. 



- Nếu những công đức được tán dương ấy không phải là thật mà chỉ là sự dối 

gạt mọi người, thì chẳng những hiện đời bị mọi người khinh rẻ, lại còn mắc 

tội đại vọng ngữ. 

- Nếu chê bai tội người khác mà tội này có thật thì tội của họ, chính bản thân 

họ sẽ mang chịu lấy quả báo, không cần bạn thay họ phu dương. Nếu bạn đi 

rao nói tội lỗi của họ thì chính bạn tự gây nghiệp ác khẩu. 

- Nếu hủy báng lỗi người, nhưng lỗi đó không có thật, thì chẳng những mang 

nghiệp  ác  khẩu  lại  còn  gây  thêm  tội  vọng  ngữ.  Vì  thế,  quả  báo  thọ  lãnh  dĩ 

nhiên phải rất nặng. 

 

---o0o--- 

 

*  Tội  chê  bai  người,  trong  kinh Báng  Phật,  chính Ðức  Phật  kể  lại  một 

câu chuyện có thật như sau:   

Vào thời quá khứ, có một vị pháp sư hiệu Biện Tích, là bậc đại đức cao tăng, 

tuyên  thuyết  chánh  pháp  rất  hay,  nên  ngài  đến  bất  cứ  nơi  nào  để  hoằng 

truyền chánh pháp, thính chúng đông đến nghìn muôn. 

Lúc bấy giờ có nhiều kẻ sanh tâm tật đố với ngài. Trong số ấy có 10 người 

liên kết nhau đi hủy báng Pháp Sư làm cho Pháp Sư bị ảnh hưởng tai hại rất 

lớn, đến nỗi không thể cư trú tại khu vực Ngài đang hoằng hóa thuyết pháp 

độ sanh. Do đó, Phật pháp nơi đó mỗi ngày  một suy vi. Biện Tích Pháp Sư 

mất hẳn một số rất đông tín chúng. 



10  người  hủy  báng  Pháp  Sư  kia,  sau  khi  xả  thân,  cảm  thọ  quả  báo  thật  vô 

cùng bi thảm. Ðầu tiên đọa vào địa ngục trải qua vô lượng kiếp, bị những sự 

thống khổ như rút lưỡi, trâu cày... Sau khi khổ địa ngục đã mãn, chuyển thân 

lên  nhân  gian  bị  sanh  manh  (đui  mù  bẩm  sinh),  cho  đến  khi  đức  Thích  Ca 

xuất thế. Dù được theo Phật  xuất  gia tu tập các khổ  hạnh,  nhưng  vì  nghiệp 

chướng  tàn  dư  hủy  báng  Pháp  Sư  trước  kia,  nên  trong  thân  tâm  khởi  ra 

những  tác  dụng  cực  hại.  Nghĩa  là,  dù  các  vị  ấy  tuy  khổ  hạnh  cách  nào,  rốt 

cuộc đều không thể chứng đắc một pháp gì. Do đó về sau vẫn trở lại đọa vào 

địa ngục. 



* Tội tự khen mình, trong kinh Ðức Phật cũng từng kể một sự thật như sau:   

Vào  thời  quá  khứ,  có  năm  người  Phiến-đề-la  25,  luân  phiên  nhau  đi  tự  tán 

dương  công  đức  của  mình.  Trong  năm  người,  bốn  người  ngồi  trong  rừng, 

một người đi đến các thôn trang, làng mạc rao nói: “Người ở nơi này rất có 

diễm phúc, vì trong khu rừng phụ cận xóm làng này, có bốn vị A La Hán cư 

trú nơi ấy. Nếu các người phát tâm lễ bái, cúng dường sẽ được công đức vô 

lượng  vô  biên”.  Vì  năm  người  luân  phiên  đi  rao  nói  như  vậy  nên  được  sự 

cúng  dường  rất  rộng  lớn,  sự  thụ  hưởng  vô  cùng  sung  mãn.  Nhưng  sau  khi 

sanh mạng kết thúc, phải đọa vào địa ngục thọ đủ sự thống khổ. Khi quả báo 

địa ngục đã hết, tái sanh trong nhân gian phải trả nợ cho các thí chủ đã cúng 

dường trước kia. Nếu không làm việc khiêng kiệu thì cũng đi đổ phẩn uế cho 

đàn na. 

Quý vị hãy nghĩ thử xem, tội tự phu dương tài đức của mình, đối với chính 

mình  có  được  tốt  đẹp  chi  đâu?  Tự  tán  dương  mục  đích  vì  mong  cầu  lợi 

dưỡng,  nhưng  những  thứ  lợi  dưỡng  đúng  như  pháp  mà  được  còn  phải  xa 

lánh, huống chi dùng thủ đoạn tự tán dương không chánh đáng để có được. 

Cho nên một vị Bồ Tát đúng lý không nên làm việc ấy. 

Trong  kinh  Hộ  Quốc  Bồ  Tát  thuyết  minh:  “Làm  một  vị  Bồ  Tát,  phải  tuyệt 

đối xa lìa bốn pháp:   

1. Xa lìa gia đình mình cư trú trước kia, xem gia đình là chốn lao ngục. 

2. Xa lìa tất cả danh dự, lợi dưỡng trên thế gian. Vì đã xuất gia rồi thì không 

nên trở lại tham trước các thứ ấy. 

3. Xa lìa Phật tử, đàn  việt  hộ pháp của  mình, không  nên thường  lui tới  gần 

gũi các đàn việt. Nếu gần gũi sẽ có tai hại đắm nhiễm tất cả việc thế tục. 

4.  Xa  lìa  sự  yêu  tiếc,  tham  đắm  sanh  mạng  nhục  thể  của  chính  mình.  Nếu 

yêu  tiếc,  tham  đắm  nhục  thân  của  mình,  tất  nhiên  sẽ  tham  trước  mong  cầu 

nhiều lợi dưỡng. 

Cũng trong kinh này, có nói bốn pháp làm cho Bồ Tát phải đọa lạc, nên Bồ 

Tát cần phải đề phòng:   

1. Bồ Tát lấy việc lợi tha làm cơ bản, nên đối với mọi hạng người đều phải 

có tâm cung kính. Nếu không cung kính người tương lai chắc bị đọa lạc. 

2. Bồ Tát đối với bậc có ân đức với mình, phải trực tâm, thành tâm, hết lòng 

cung kính, không nên bội ân, dua nịnh mà bị đọa lạc. 

3. Bồ Tát biết lợi dưỡng phá hoại mầm công đức. Vì thế không nên tham cầu 

nhiều danh dự, lợi dưỡng. Nếu tham cầu, tương lai quyết định bị đọa lạc. 

4. Bồ Tát biết tự mình có tài đức, không nên tự đi phu dương, huống chi giả 

hiện một người hiền đức, tự đi phu dương tài đức của mình? Nếu giả hiện rồi 

tự đi phu dương, tương lai quyết định bị đọa lạc. 



Tóm lại:   



Bồ  Tát  không  nên  vì  mong  cầu  danh  dự,  lợi  dưỡng  mà  tự  khen  mình,  chê 

người.  Trong  kinh  dạy:  “Bồ  Tát  không  nên  cư  trú  ở  những  chỗ  có  nhiều 

danh dự, lợi dưỡng phát sanh vì sẽ làm thương hại rất lớn sự thiện pháp của 

chính mình”. 



Nhưng  những  bậc  tu  hành  trong  Phật  pháp  hiện  nay,  từ  sáng  đến  chiều  lăn 

lộn trong vòng danh dự, lợi dưỡng, nơi nào có danh dự, lợi dưỡng mới đến. 

Thế là so với tinh thần Phật dạy trong kinh: “Chỗ nào danh dự, lợi dưỡng tấp 

nập đưa đến, cần phải xa lánh ngoài ba do tuần” đã hoàn toàn hành động trái 

hẳn lại. 



Hàng Phật tử xuất gia rong ruổi theo danh lợi, có thể nói là hiện tượng Phật 

pháp  bị  trầm  một.  Lại  cũng  chính  là  tuyền  nguyên  (tuyền:  suối;  nguyên: 

nguồn  nước. Chỉ  nguyên  gốc phát sinh) khiến  hàng  Phật tử xuất  gia bị đọa 

lạc. 



Chẳng những tự khen mình, chê người là có tội, mà thấy người có công đức 

không tùy hỷ, trong Phật pháp cũng xác định là một việc không đúng. Trong 

Du Già Bồ Tát Giới Bổn đối với vấn đề này thuyết giảng rất hay: “Nếu chư 

Bồ Tát an trụ tịnh giới luật nghi, khi thấy người có các công đức thiện pháp, 

theo  đúng  đạo  lý  phải  sanh  tâm  tùy  hỷ,  phải  cực  lực  xưng  dương,  tán  thán 

người  ấy,  khiến  cho  mọi  người  được  nghe  công  đức  của  người  ấy  để  phát 

sanh tín tâm thanh tịnh, hầu gia tăng công đức cho chính họ”. 

Thế nên, dù ở bất cứ trường hợp nào, cũng không nên sanh tâm tật đố, làm 

chướng ngại đối với người. 



Nếu Bồ Tát do tâm giận ghét tác động, khi thấy người khác quả thực có đầy 

đủ các công đức,  giới, định,  huệ  v.v... hoặc có đủ chánh kiến, chánh  mạng, 

danh dự cao trỗi, hay có đủ tài năng tuyên diễn chánh pháp, cùng thiện hạnh 

phương tiện v.v... mà không có ý nguyện cực lực tuyên dương, tán thán mỹ 

đức của người ấy là quý hóa thay thì mang tội nhiễm ô, vi phạm giới không 

tùy hỷ công đức, do trong lòng ôm ấp tâm niệm nhiễm ô không chánh đáng. 

Kết thành tội trọng của giới khen mình, chê người không phải đơn giản, mà 

phải hội đủ năm duyên hoàn bị:   



1. Thị chúng sanh (là chúng sanh): Chúng sanh có ba phẩm:   

- Nếu đối  với chúng sanh ở  hai phẩm  thượng  và trung,  mà khen  mình, chê 

người thì phạm căn bổn trọng tội. 

Với  chúng  sanh  hạ  phẩm  mà  khen  mình,  chê  người  thì  sự  tổn  hại  đối  với 

người khác không lớn lắm, và lợi dưỡng đối với mình cũng không nhiều nên 

chỉ phạm tội khinh cấu. 



---o0o--- 

 

2. Chúng sanh tưởng (tưởng là chúng sanh) 

* Ðối  với  hai  hạng chúng sanh thượng  và trung phẩm  nếu  khen  mình, chê 

người thì phạm trọng tội, có hai trường hợp:   

- Tâm tưởng là chúng sanh thuộc hai phẩm thượng và trung. 

- Tâm nghi là chúng sanh thuộc hai phẩm thượng và trung  

* Ðối với chúng sanh hạ phẩm nếu khen mình, chê người thì phạm tội khinh 

cấu, cũng có hai trường hợp:   

- Tâm tưởng là chúng sanh thuộc hạ phẩm. 

- Tâm nghi là chúng sanh thuộc hạ phẩm. 



---o0o--- 

 

3. Tán hủy tâm (tâm khen chê): 

Nếu không phải vì muốn chiết phục ngoại đạo, hay vì muốn đem sự lợi ích 

cho chúng sanh, mà chỉ vì cá nhân mình tán dương tài đức của mình; và hủy 

báng tội lỗi của người chỉ vì để mong cầu bao nhiêu danh dự, lợi dưỡng đều 

thuộc  về  mình, còn  người phải  bị  mất  hết, khiến  họ không còn tư  thế  vững 

vàng. Dụng tâm như vậy gọi là tâm khen chê, chính là chủ nghiệp nhân của 

giới khen mình, chê người. Do chủ nghiệp này, phải thọ quả báo đọa lạc tam 

đồ, chịu nhiều thống khổ. 



Vì thế, mỗi khi nội tâm chúng ta khởi niệm khen mình, chê người, phải tìm 

cách diệt trừ nó, đừng để nó trở thành kẻ thống soái sai khiến chúng ta tạo ra 

ác nghiệp. 



---o0o--- 

 

4. Thuyết tán hủy cụ (công cụ làm việc khen chê): 

Khen chê không phải tùy ý khai khẩu nói suông  mà nhất định phải có công 

cụ. Trong Luật dạy có bảy loại công cụ:   

- Chủng tánh: tự khen chủng tánh của mình thuộc về giòng dõi cao quý như 

các  giòng  dõi  lớn  ở  Ấn  Ðộ  là  Bà  La  Môn,  Sát  Ðế  Lợi  v.v...  chê  bai  chủng 

tánh người thuộc về hạng ty tiện như Thủ Ðà La, Chiên Ðà La... 

- Hạnh nghiệp: tự khen hạnh nghiệp của mình đang làm là thuộc hàng chức 

nghiệp  cao  thượng,  không  phải  kẻ  thông  thường  có  thể  làm  được;  chê  bai 

hạnh nghiệp của người là chức nghiệp đê tiện, không phải là người có địa vị. 

- Kỹ thuật công xảo: tự khen kỹ thuật công xảo của mình hết sức cao minh, 

tinh  xảo đặc biệt; chê bai kỹ thuật công  xảo của người  là  vô cùng  vụng  về, 

thấp kém. 

- Phạm  tội:  tự khen  mình  là  chưa  từng  làm  việc  tội  ác,  tất  cả  việc  làm  của 

mình đều là công đức, chê bai người trên thế gian này chưa từng làm những 

việc hữu ích cho nhân quần xã hội. Tất cả việc làm của họ đều là tội ác, tổn 

người lợi mình. 

- Kiết sử (kiết phược sai sử): tự khen mình, cho rằng mình dù có phiền não, 

nhưng sự hoạt động của phiền não rất là vi tế; chê bai phiền não của người là 

hết  sức  thô  trọng,  suốt  ngày  chỉ  sinh  hoạt  quanh  quẩn  trong  hang  ổ  phiền 

não, không giờ phút nào thoát ly. 

- Hình tướng: tự khen tướng mạo của mình trang nghiêm, chê bai tướng của 

người xấu xa. 

-  Thiện  pháp:  tự  khen  mình  có  đủ  các  thiện  pháp  công  đức,  chê  bai  người 

không có  thiện pháp công đức  để thực  hành  những công phu  như  vậy,  như 

vậy... 



---o0o--- 

 

5. Tiền nhân lãnh giải (người trước mặt hiểu rõ điều mình giải nói): 

Khi bạn thốt ra lời khen mình chê người nếu người đối diện nghe, hiểu rõ ý 

nghĩa lời nói của bạn. Tùy theo ý nghĩa những lời đã nói này, mỗi mỗi đều 

kết thành tội. 





---o0o--- 

B.1.1.8. XAN TÍCH GIA HỦY GIỚI 

(bỏn xẻn lại thêm hủy báng) 

Kinh văn:   

 1. Phiên âm:   

Từ câu “Nhược  Phật  tử  tự  xan,  giáo  nhân  xan...” cho đến câu ‘Thị  Bồ  Tát 

Ba La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   



Giới bỏn xẻn thêm mắng đuổi. Nếu Phật tử tự mình bỏn xẻn, bảo người bỏn 

xẻn: nhân bỏn xẻn, duyên bỏn xẻn, cách thức bỏn xẻn, nghiệp bỏn xẻn. Phật 

tử khi thấy những người bần cùng đến cầu xin, phải cấp theo chỗ cần dùng 

của họ. Nếu không như thế lại đem lòng giận ghét, cho đến không cho một 

mảy. Nếu có người đến cầu học giáo pháp, cũng chẳng nói một câu, một kệ, 

lại còn xua đuổi quở mắng. Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 



Lời giảng:   

Mục đích của giới khen mình, chê người là vì muốn mong cầu danh dự, lợi 

dưỡng;  nhưng  vì  khi  mong  cầu  chưa  được  danh  dự,  lợi  dưỡng  nên  sanh  ra 

thủ đoạn khen mình, chê người. 



Giới bỏn xẻn lại thêm hủy nhục xuất phát từ nơi lợi dưỡng đã thuộc về phần 

sở hữu của mình, muốn cất chứa cho kỹ, bỏn xẻn, yêu tiếc, không chịu bố thí 

cho người. 



Giới trước so ra có phần thô phù, trong khi giới sau thì có phần vi tế hơn. Vì 

vậy, nên sắp đặt thành thứ tự trước sau như vậy. 

Trong kinh, Phật dạy Xan (bỏn xẻn) cùng với Tham có chỗ bất đồng. 

Tham  là  ham  muốn  không  biết  nhàm  chán.  Khi  lợi  dưỡng  chưa  thuộc  về 

mình, cần phải tìm mọi cách làm sao cho vừa lòng thỏa ý. Thế nên luôn tìm 

nhiều biện pháp để cầu cho được càng nhiều càng tốt, không bao giờ cho là 

vừa đủ. 



Xan là bỏn xẻn, không xả thí. Phàm những tài vật thuộc về phần sở hữu của 

mình, bất luận tiền tài, tri thức hay năng lực đều tuyệt đối ôm giữ riêng cho 

mình. Dù bất cứ ai đến nhờ mình trợ giúp cũng không bao giờ giúp đỡ cho 

họ mảy may, hoặc cho chút ít, cũng thấy đó là mối tổn thất rất to lớn. 

Trên  đời  này,  những  hạng  người  tham  không  biết  đủ  thật  rất  nhiều.  Người 

bỏn  xẻn không  xả thí cũng  nhiều  như vậy  và  nơi  nào cũng  vậy. Con  người 

chính là như vậy nên khi được người đem tài lợi đến thì rất hoan hỷ, còn khi 

phải đưa ra thì lại không vui lòng. 



Ðúng  theo  lẽ  phải,  nhân  loại  sanh  tồn  trên  thế  gian  phải  giúp  đỡ  lẫn  nhau. 

Ðem  chỗ  hữu  dư bổ  vào  phần  bất  túc.  Không  nên  chỉ  biết  có  sự  giàu  sang 

cho mình mà không nghĩ gì đến sự chết sống của người. 

Làm một đại sĩ, đã phát Bồ Ðề tâm, trong khi nhiếp hóa chúng sanh, phải y 

nơi tâm từ bi của mình, bố thí những nhu dụng cho tất cả chúng sanh, vì bố 

thí  là  cơ  bản  của  muôn  hạnh.  Hiện  tại  nếu  người  đến  chỗ  của  bạn  cầu  xin 

hay khất cầu chánh pháp hoặc tài vật; nếu bạn không đem hết khả năng của 

mình cấp cho người vật ấy thì đã là một việc không nên làm, huống chi lại tỏ 

thái độ phẫn nộ, hủy nhục một cách vô tình đối với họ, như vậy làm thế nào 

gọi là Bồ Tát? 



Vì vậy, đối với Bồ Tát sự bỏn xẻn và hủy nhục là tội rất nặng. Nếu chỉ bỏn 

xẻn  mà không hủy nhục hay chỉ hủy nhục mà không bỏn xẻn thì chỉ kết tội 

khinh cấu chứ không phải là căn bổn trọng tội. 

Ðối  với  người  đến  cầu  xin,  mà  bỏn  xẻn  không  cho  là  tham  phiền  não;  đối 

với người đến van xin mãi không chịu đi mà nổi giận hủy nhục họ là lỗi của 

sân phiền não. 



Tham hoặc Sân đều là do vô tri sai sử. Ðó chính là si phiền não. Do đó, nếu 

hủy phạm giới này tức là gồm đủ ba độc. Nên chẳng những Bồ Tát có thể vi 

phạm mà cả thất chúng Phật tử cũng đều khó tránh khỏi. Luận giải về vấn đề 

này giữa Ðại Thừa và Tiểu Thừa có chỗ bất đồng:   



- Theo quan điểm của Ðại Thừa, trách nhiệm của Bồ Tát là lợi tha. Dù mình 

với  người có  quan  hệ  hay không thì bổn phận của  mình  vẫn phải  giáo  hóa. 

Nên  khi  có  người  đến  cầu  xin  phải  bình  đẳng  bố  thí.  Nếu  không  bố  thí  lại 


còn hủy nhục thì trái với Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát nên phải phạm trọng 

tội. 

- Còn hành giả Thanh Văn bên Tiểu thừa vì chỉ trọng nơi tư lợi, nên chỉ có 

trách  nhiệm  giáo  hóa,  khai  thị  đối  với  đệ  tử  xuất  gia  của  mình.  Nếu  không 

đem chánh pháp truyền dạy đệ tử mới vi phạm giới, nhưng không phạm căn 

bổn trọng tội, mà chỉ phạm tội Ðột-kiết-la trong Thất Tụ. 



Còn trường hợp thầy không cấp tiền tài cho đệ tử, chưa thấy trong giới luật 

quy định vào tội gì. Vì chúng xuất gia lấy việc trì bình khất thực nuôi sống 

nên bổn phận của Thầy không cần phải cấp tiền tài cho đệ tử. 

Riêng  bên  Tăng  chúng  được  tín  đồ  cúng  dường,  không  cần  phải  nhờ  nơi 

thầy.  Chỉ  trong  trường  hợp  của  Ni  chúng,  trong  khoảng  thời  gian  mới  xuất 

gia 2  năm  đầu, vì tự mình chưa thể tự  lập, cũng không dễ dàng đi khất cầu 

được tài pháp, nên phải nhờ sự cung cấp của sư trưởng. Vì thế, bổn phận làm 

thầy, nếu không dạy bảo chánh pháp và cấp cho tiền tài để ni chúng an tâm 

tu học thì phạm Ba Dật Ðề, thiên thứ ba trong năm thiên. Sau hai năm xuất 

gia, ni chúng có thể tự mình dần dần tự lập. Dù thầy không bố thí tài pháp, 

nhưng cũng không quan hệ lắm. 



Sở dĩ Phật chế ra giới điều này vì Bồ Tát phát Bồ Ðề tâm phải lấy việc nhiếp 

hóa  chúng  sanh  làm  cơ  bổn.  Mà  bố  thí  tài  pháp  cho  chúng  sanh  là  phương 

tiện tối thắng cho việc nhiếp hóa chúng sanh. 

Nếu  Bồ  Tát  thật  không  có  tài  pháp  để  bố  thí  cho  chúng  sanh  thì  phải  nhã 

nhặn nói với chúng sanh rằng: “Tôi rất lấy làm hổ thẹn vì phước đức của tôi 

quá kém, không thể làm mãn nguyện cho quý vị. Lỗi này không phải là lỗi 

của quý vị, mà thật là lỗi của tôi. Tôi nguyện cố gắng tu trì, tương lai sẽ làm 

mãn nguyện cho quý vị”. 



An  ủi  chúng  sanh  và  biểu  lộ  ý  khiêm  nhường  của  mình  như  vậy  rồi,  nếu 

không  bố  thí  cho  chúng  sanh  cũng  không  phạm  tội.  Nếu  Bồ  Tát  hiểu  biết 

chánh pháp và thật sẵn có tiền tài, nhưng vì tánh bỏn xẻn, không lấy tâm từ 

bi của mình mà thực hành huệ thí, là trái với đại đạo Bồ Ðề của Bồ Tát, nên 

Phật  đặc  biệt  chế  thành  trọng  tội.  Một  vị  Bồ  Tát  nếu  bỏn  xẻn,  không  thực 

hành  hạnh  bố  thí  thì  tổn  thương  cho  đại  hạnh  của  Bồ  Tát.  Cho  nên  bất  cứ 

trường hợp nào, Bồ Tát đều phải tìm cách bố thí mới hợp với pháp khí của 

Ðại Thừa. 

Nhưng phải tu tập bố thí cách nào mới là đúng pháp? 

Trước tiên phải nghĩ đến những việc sau đây:   

- Sanh  mạng  nhục thể này cũng  như tiền tài, bảo vật của  mình đều  như bọt 

nước, không lâu dài. Thân này theo thời gian sẽ băng hoại. Tiền tài, bảo vật 

cũng  tùy  thời  bỏ  chúng  ta  ra  đi.  Ngày  nay,  tài  bảo  là  sở  hữu  của  ta,  nhưng 

biết đâu ngày mai kia sẽ trở thành của kẻ khác. Và những kim ngân tài bảo 

đó, không phải vì sự bỏn xẻn yêu tiếc của ta mà có thể giữ gìn được bên ta 

vĩnh viễn. Ðó là một sự thật  muôn đời, bất cứ nơi nào và bất cứ người nào, 

không ai có thể phủ nhận điều đó, thì thử hỏi, bạn bỏn xẻn yêu tiếc kim ngân 

tài bảo, rốt lại tự mình có lợi ích gì? 

Hành  giả  Bồ  Tát  nếu  từng  giờ  phút  tưởng  đến  điều  ấy,  tự  nhiên  thường  ưa 

thích việc bố thí, không lẫn tiếc chút mảy may. 



Suy tư rằng tài bảo ở thế gian, nhất định không phải là vật sở hữu của riêng 

ai, mà là vật của năm nhà:   

1. Những đứa con bất hiếu, xài phí, phá sản. 

2. Giặc nhà vua hung bạo. 

3. Giặc giặc cướp vét sạch đem đi. 

4. Khi gặp tai nạn hỏa hoạn, của cải, tài bảo gia đình thành đống tro tàn. 

5. Tai nạn bão lụt: chỉ trong khoảnh khắc, tài sản bị trôi ra bể cả. 



Như  thế  tại  sao  trước  khi  năm  nhà  thay  thế  mình  phân  tán  tài  sản,  tự  tay 

mình  trước  không  lo  đem  của  ra  bố  thí,  thực  hành  việc  công  đức?  Của  ấy 

mới thật là tài bảo vĩnh cửu, cất kỹ trong kho tàng kiên cố. Khi suy nghĩ như 

thế, tự nhiên hành giả sẽ rất ưa thích thực hành công đức bố thí. 



Bồ Tát vì lợi ích chúng sanh, phải thường bố thí cho chúng sanh. Nhưng trên 

thực tế, nếu không đủ khả năng bố thí, vì trong thời quá khứ không tu nhân 

bố thí, nên đời đời kiếp kiếp bị khổ  nghèo cùng không thể tự cứu.  Hiện tại 

nay may mắn sinh ra trong nhà có sẵn tài bảo, có thể đem ra bố thí mà không 

bố thí thì chẳng  phải  là  hành động  làm  tăng trưởng tâm bỏn  xẻn,  tham tiếc 

của cải của bạn hay sao? 



Nếu  tập  quán  bỏn  xẻn  tăng  trưởng  mãi  không  thôi,  do  nhân  ấy  sẽ  bị  quả 

nghèo cùng, không thể tiến hành công đức bố thí rộng lớn. Như vậy làm thế 

nào thú hướng đến quả đại Bồ Ðề? Huống chi do nghiệp lực bỏn xẻn không 

xả thí của nhiều kiếp quá khứ, chúng ta bị khổ quả bần cùng, đói khát. Chính 

mình  ở  trong  cảnh  khổ  thì  làm  sao  có  thể  đúng  như  pháp  làm  lợi  ích  cho 

chúng sanh một cách rộng lớn. 



Vì thế hiện tại, chúng ta phải tận lực hành bố thí lợi ích cho chúng sanh. Dù 

cho mình phải bị hết sức nghèo cùng, thậm chí vì bố thí mà phải hy sinh cả 

sinh mạng cũng quyết lòng không để chúng sanh đến chỗ mình cầu xin phải 

trở  về  với  hai  tay  không.  Huống  chi  chúng  ta  dù  có  bố  thí  cho  chúng  sanh 

cũng vẫn còn những tài vật dư thừa để duy trì sự sống của mình. 

Cho  nên dù  bố thí  mà phải bị  nghèo cùng  đến thế  nào chăng  nữa, chúng ta 

cũng  phải  nhẫn  thọ  cảnh  nghèo  khổ,  mà  thực  hành  những  hạnh  bố  thí  cần 

phải thực hành. 



Lại  nữa, chúng ta đã đối trước Ðức Phật,  đầu tiên phát đại  Bồ Ðề  tâm,  lập 

thệ từ đây về sau sẽ đem cả thân tâm trong ngoài xả thí. Giờ đây, sao lại có 

thể vi bội bổn thệ ấy? 

Nếu  chúng  ta  trái  nghịch  với  bổn  thệ,  tức  đã  phụ  lòng  kỳ  vọng  của  chúng 

sanh  đối  với  chúng  ta,  và  cũng  là  khinh  dối  mười  phương  chư Phật,  tội  lỗi 

này nặng biết dường nào?! 



Vì thế, bất cứ phương diện nào, vạn vạn lần chúng ta đều phải giữ gìn lời thệ 

nguyện chính  mình đã phát. Chẳng  những xả thí  tài bảo bên  ngoài,  mà  nếu 

phải hy sinh cả tính mạng bên trong, cũng không luyến tiếc mảy may. 



Tại sao vậy? 

Vì nhục thân này cùng tài bảo đều là vật mong manh, không bền chắc, như 

vậy chúng ta luyến tiếc bỏn xẻn để làm gì? Thế nên cần phải đem vật mong 

manh, không bền chắc đổi  lấy Pháp  Thân  thanh tịnh, kiên cố  mới  hợp đạo. 

Bồ Tát nếu thường tư duy như thế thì không một tài vật nào không dám xả 

thí, cũng không bao giờ chính mình hiểu biết chánh pháp, lại không vì người 

giảng nói. 



Bồ  Tát thực  hành  bố thí  là  việc thiên kinh địa  nghĩa, không còn  giá trị  nào 

hơn. Nhưng vào những trường hợp nào, Bồ Tát không bố thí  mà vẫn không 

phạm tội? 



Phải biết bố thí chẳng những làm cho chúng sanh được an vui mà còn phải 

khiến cho chúng sanh được đại lợi ích. 



Nếu  Bồ  Tát thấy  rõ xả thí chỉ có thể khiến chúng sanh được an  lạc,  nhưng 

không giúp cho chúng sanh được đại lợi ích, hoặc thậm chí an lạc và lợi ích 

cả hai đều không thì không nên bố thí. 



Hoặc  nếu chúng sanh  yêu cầu  một cách vô lý  như họ khẩn thiết cầu  xin bố 

thí các thứ thuốc độc để giải quyết  mạng sống của chính bản thân  họ,  hoặc 

xin gươm dao, súng ống để hại mạng chúng sanh khác, hoặc đòi rượu thịt để 

ăn  nhậu....  Bồ  Tát  dù  sẵn  có  những  thứ  ấy  cũng  không  nên  bố  thí  chho 

những kẻ đó. Nếu bố thí cho  họ  những thứ trên, thì chẳng  những  không có 

công đức, lại còn trái nghịch với bi nguyện độ sanh của Bồ Tát. 

Lại  như  trường  hợp  chúng  sanh  bị  bệnh,  đến  Bồ  Tát  cầu  xin  thuốc  để  trị 

bệnh.  Bồ Tát tùy theo khả  năng của  mình  mà bố  thí thuốc cho chúng sanh. 

Nhưng  nếu bệnh  nhân  xin  những  vật thực  không thích  hợp cho sự ăn  uống 

hoặc  sử  dụng,  hoặc  nếu  họ  yêu  cầu  những  nhu  dụng  quá  mức,  thì  Bồ  Tát 

không thể cấp thí cho. 



Lại có những hạng chúng sanh đã ăn uống quá no đủ, nhưng vì sự tham lam, 

thèm  muốn mà cầu xin bạn những thức ăn ngon quý. Bạn dù có sẵn, nhưng 

nên giữ lại để cấp cho những chúng sanh khác đang cần hơn. Không nên ban 

phát cho những hạng chúng sanh đã no đủ. 



Lại  nữa,  là  vị Bồ Tát mới phát tâm, bạn chưa thể  xả thí đầu,  mắt, tủy,  não, 

nếu  có  người  đến  xin  các  thứ ấy,  bạn  cứ thản  nhiên  trả  lời  rằng:  “Hiện  tôi 

không thể làm những việc khó làm ấy, trong tương lai, khi tôi đã thành thục 

các thiện căn ấy, tôi sẽ bố thí không luyến tiếc mảy may nào”. 

Ðức  Phật  đối  với  đại  chúng  dạy  rằng:  “Nếu  Phật  tử  là  một  vị  Bồ  Tát  phải 

đem  tài pháp bố thí để  nhiếp  hóa chúng sanh. Ðấy  là  nhiệm  vụ đầu tiên  và 

duy nhất của Bồ Tát. Làm Bồ Tát mà không thực hành bố thí là không phù 

hợp với tư cách của Bồ Tát. Cho nên, bất luận tự xan hay giáo nhân xan đều 

trái với bản thệ của Bồ Tát, và làm bại hoại Bồ Tát hạnh”. 

- Tự xan: tự mình bỏn xẻn, không đem tài pháp bố thí cho người. 

- Giáo nhân xan: dạy bảo, khuyên người bỏn xẻn, không bố thí tài pháp cho 

kẻ khác. 

Bỏn  xẻn  không  bố  thí  là  hành  động  không  đúng  với  tư  cách  của  Bồ  Tát, 

huống chi lại thêm hủy nhục chúng sanh? 

Tục  ngữ  nói:  “Giúp  người  khi  bận  rộn  đấy  là  bổn  phận  đồng  tình,  không 

giúp được người khác lúc bận rộn đấy cũng là bổn phận”. 



Giúp  người  trong  cơn  bận  rộn,  người  sẽ  cảm  ơn  mình.  Không  giúp  được 

người  lúc  bận  rộn,  người  cũng  không  buồn  trách  gì  mình,  nhưng  tuyệt  đối 

không  nên  nói  với  người  những  lời khiếm nhã, khiến  họ đau khổ, thậm chí 

đi  đến  chỗ  tuyệt  tình  giao  hảo.  Người  thế  gian  thông  thường  còn  phải  như 

vậy, huống chi vị Bồ Tát có đủ tâm lượng từ bi? 



Bồ  Tát  đầu  tiên  lúc  phát  đại  tâm  là  vì  muốn  cứu  hộ  chúng  sanh,  phải  giải 

quyết sự đau khổ khó khăn cho chúng sanh. Nên nếu trường hợp bạn không 

đủ khả năng để thực hiện hạnh nguyện, thì phải tự hổ thẹn, tại sao lại còn có 

thể  chửi  bới,  mạ  nhục  những  người  đến  cầu  xin?  Chính  mình  hủy  nhục 

người đến cầu xin đã là một việc không thể chấp nhận, lại còn xúi bảo người 

hủy nhục chúng sanh thì còn gì là tư cách của một vị Bồ Tát? 

Bỏn xẻn thêm hủy nhục người: cả hai trường hợp này tội trạng đồng nhau. 



1. Có người đến bạn để yêu cầu sự giúp đỡ. Bạn không muốn cho họ gì cả, 

nhưng  kẻ  ấy  vẫn  cứ  van  nài,  và  bạn  lúc  ấy  không  chút  kiêng  dè,  vị  tình, 

trước mặt kẻ ấy mạ nhục họ một trận để họ không còn van xin nữa. 



2. Hoặc bạn viết thư bảo người khác bỏn xẻn, mạ nhục những người đến cầu 

xin,  khiến  kẻ  ấy  có  thái  độ  không  tử tế,  đôi  khi  thốt  ra  những  lời  lẽ  khiếm 

nhã đối với những người đến xin giúp đỡ. 



---o0o--- 

 

Giới  này  bao  gồm  bốn  điều  kiện:  nhân,  duyên,  pháp,  nghiệp,  lược  giải 

như sau:   

1.  Xan  nhân  (nhân  bỏn  xẻn):  chúng  sanh  từ  vô  thỉ  đã  sẵn  có  tâm  bỏn  xẻn 

trong tạng thức. Hiện tại khởi tâm niệm bỏn xẻn, đó chính là nhân, nên gọi 

là nhân bỏn xẻn. 

2. Xan duyên (duyên bỏn xẻn): tâm niệm bỏn xẻn tiếp nối không gián đoạn, 

nên khi có ai đến khất cầu tài pháp, tâm liền không vui thích, đem che giấu 

tài vật không cho, hay không hoan hỷ nói pháp cho người. Ðấy là duyên bỏn 

xẻn. 

3. Xan pháp (cách thức bỏn xẻn): nếu như có người đến, quyết tâm cầu xin. 

Bạn liền tìm những phương cách khéo léo để khỏi bố thí tài pháp cho người, 

ấy là xan pháp. 

4. Xan nghiệp (nghiệp bỏn xẻn): do ba thứ trên hòa hiệp lại tạo thành nghiệp 

bỏn xẻn. 



Nói một cách đúng lý là một vị Bồ Tát, đối với tất cả những người bần cùng 

đến  cầu  xin,  đều  phải  theo  chỗ  cần  dùng  của  họ  mà  cung  cấp  một  cách  vô 

điều kiện. Tuyệt đối không nên có hành động làm lưu nạn. 

Tất  cả  những  kẻ  bần  cùng,  nói  chung  là  những  người  dù  có  quan  hệ  thân 

thiết với mình hay không có mối liên quan nào cả. Cũng không phân biệt là 

những  người  gần  gũi  bên  cạnh  hay  những  người  ở  cách  xa  v.v...  chỉ  cần 

những người ấy thật sự có nhu cầu, thì bổn phận của Bồ Tát là phải đem hết 

khả  năng  của  mình  bố  thí  cho  họ  khiến  họ  được  thỏa  mãn  theo  đúng  chỗ 

mong cầu. 

 

Theo Phật pháp, người bần cùng có hai loại:   



1.Thân bần cùng:  những  người  nghèo  nàn, thiếu thốn, sự sinh sống rất khó 

khăn, đến nỗi ảnh hưởng nguy hại đến sự sanh tồn của sanh mạng. Chúng ta 

nên biết  rằng:  bất cứ  hạng  người  nào khi  đến  người  năn  nỉ, cầu  xin, đều  là 

vạn bất đắc dĩ  mới mở miệng. Vì nếu có thể sống cho qua kiếp sống, quyết 

không bao giờ họ đến người cầu cạnh, van xin. Ðây là nói những người biết 

liêm sỉ. 

Nhưng  cũng  có  những  hạng  người  vô  lương  tâm,  không  liêm  sỉ.  Thật  sự 

không ở trong  hoàn cảnh thiếu  thốn  mà  vẫn  giả dối cầu  xin cho thật  nhiều. 

Do  đó,  nếu  có  người  đến  bạn  cầu  xin:  Họ  cần  y  phục,  bạn  nên  cấp  cho  y 

phục,  cần  thức  uống  ăn  nên  cấp  cho  thức  uống  ăn.  Cần  chỗ  ở  nên  cấp  cho 

chỗ ở. Cần những nhu yếu phẩm để sinh sống nên cấp cho họ những nhu yếu 

phẩm để cho sinh mạng của họ được tiếp tục sinh tồn. 



2. Tâm bần cùng: những hạng người thiếu thốn về tri thức nội tâm, tinh thần 

trống rỗng. Chẳng  hạn đối  với  lịch sử, họ  mờ  mịt không  biết  gì,  là bị thiếu 

thốn về kiến thức lịch sử, bị chứng bần huyết về lịch sử rất nghiêm trọng. 

Trường  hợp  đối  với  Phật  pháp  mà  mù  mờ,  không  hiểu  biết  gì,  là  thiếu  tri 

thức về Phật pháp, mắc phải chứng bần huyết về Phật pháp rất nghiêm trọng. 



Nếu  những  người  này  tự  biết  Phật  pháp  vô  cùng  trọng  yếu  đối  với  nhân 

sanh, nên tìm đến Bồ Tát cầu thỉnh Phật pháp. Bồ Tát phải đem sự hiểu biết 

về Phật pháp của mình, giảng dạy cho người ấy vô điều kiện. 



Nếu là người có căn tánh nhân thiên thừa, Bồ Tát phải đem Phật pháp nhân 

thiên thừa giảng cho họ nghe. 

Nếu  là  người  có  căn  tánh  Thanh  Văn  thừa  đến  khất  cầu  giáo  lý  Phật  pháp, 

Bồ Tát phải đem Phật pháp Thanh Văn thừa giảng nói cho họ nghe. 

Nếu  là  căn  tánh  Duyên  Giác  thừa,  phải  đem  Phật  pháp  Duyên  Giác  thừa 

giảng nói. 

Nếu là căn tánh Bồ Tát thừa, phải đem Phật pháp Bồ Tát thừa giảng nói. 



Tóm lại:   

Bất  cứ  chúng  sanh  nào  đến  cầu  tài  vật  hoặc  chánh  pháp,  Bồ  Tát  phải  theo 

khả năng của mình cấp cho họ không một niệm bỏn xẻn, luyến tiếc. Ðấy là 

hạnh từ bi lợi tế của Bồ Tát. 



Ðem tài vật cấp cho chúng sanh là tài thí; đem chánh pháp giảng cho chúng 

sanh  là  pháp  thí.  Thông  thường,  Phật  tử tại  gia  trọng  nơi  tài  thí,  hàng  xuất 

gia trọng nơi pháp thí. 



Nhưng đối với Bồ Tát đạo, thì Bồ Tát tại gia chẳng những đem tài vật bố thí 

mà còn phải bố thí chánh pháp. Còn Bồ Tát xuất gia chỉ đem chánh pháp bố 

thí,  như  cấp  giấy  mực,  viết  bố  thí  cho  chúng  sanh  để  biên  chép  kinh  điển. 

Bên ngoài mới xem qua thì cho là tài thí, nhưng thực ra là pháp thí. 

Trong kinh Quyết Ðịnh  Tỳ Ni  nói: “Bồ  Tát tại  gia  nên thực  hành tài  thí  và 

pháp  thí;  Bồ  Tát  xuất  gia  nên  thực  hành  bốn  thứ  bố  thí:  giấy,  mực,  bút, 

pháp”. 



Bồ  Tát  xuất  gia  sở  dĩ  không  bố  thí  tài  vật  không  phải  Bồ  Tát  xuất  gia  bỏn 

xẻn tiền tài. Nhưng sự thật vì người xuất gia không có tiền tài. Tuy nói như 

vậy, nhưng căn cứ vào thực tế, chúng xuất gia theo Ðại Thừa Phật giáo ở các 

nơi thì nhiều vị xuất gia có tiền tài đến số vạn lượng. Có tiền tài  mà không 

xả thí thì không phù hợp với tinh thần của Ðại Thừa Phật pháp. Vậy hy vọng 

quý Bồ Tát xuất gia có sẵn tiền tài nên phát tâm bố thí cho nhiều. 

Bồ  Tát phàm  phu  sơ  phát  tâm  dĩ  nhiên  không  thể  làm  thỏa  mãn  chỗ  mong 

cầu của chúng sanh, vì khả năng tài vật có giới hạn. Nhưng không thể mượn 

cớ này mà không bố thí cho chúng sanh. 



Xưa nay Phật pháp không bao giờ bắt buộc người đi vào cảnh khó khăn, tùy 

theo năng lực và bổn phận nhiều ít mà bố thí cho chúng sanh theo đúng khả 

năng của mình, chớ không bao giờ có quy luật nhứt định. Với những người 

không có nhiều tài vật, mà bảo phải xuất ra số tiền bao nhiêu đấy để bố thí 

thì không thể được. Nhưng nếu để cho chúng sanh đến rồi về tay không một 

đồng xu không xả thí thì trái với tinh thần nên xả thí của tất cả Bồ Tát. 

Cho nên kinh Ưu Bà Tắc có dạy: “Khi có người đến cầu xin, tùy theo năng 

lực  của  mình  mà  bố  thí  nhiều  hay  ít.  Nếu  để  người  ra  về  tay  không  thế  là 

phạm tội”. 



Trong Ðại Thừa Khởi Tín Luận cũng nói:   

“Nếu thấy tất cả người đến cầu xin, tùy theo tài vật của mình sẵn có đem ra 

bố  thí  theo  khả  năng  của  mình,  để  xa  lìa  tâm  bỏn  xẻn  tham  lam  và  khiến 

người cầu xin hoan hỷ. 

Nếu thấy chúng sanh bị tai nạn khổ ách, bị khủng bố bức bách, tùy theo khả 

năng của mình mà bố thí vô úy cho chúng sanh. 



Nếu có chúng sanh khất cầu chánh pháp, tùy theo chỗ hiểu biết của mình mà 

phương tiện vì người giảng nói”. 

Theo lời dạy của kinh luận trên, chúng ta thấy dù là tài thí, pháp thí hay vô 

úy  thí,  đều  cần  phải  tùy  theo  năng  lực  của  mình  mà  gắng  làm.  Tuyệt  đối 

không nên có tâm niệm keo kiết, bỏn xẻn. 

Hành giả Bồ Tát cần phải thực hành bố thí, điều này các kinh điển Ðại Thừa 

đều nói như vậy. Chỉ có huệ thí một cách chân chánh mới là phong cách của 

Ðại Thừa Bồ Tát. 



Nhưng  một  vị  Bồ  Tát  đã  phát  Bồ  Ðề  tâm,  thấy  rõ  chúng  sanh  nghèo  cùng 

không nơi nương tựa, đến mình yêu cầu trợ giúp tiền tài, vật dụng. Nhưng cá 

tính đối với tiền tài, vật dụng bỏn xẻn vô cùng, nên chẳng những không đem 

hết khả năng mình mà bố thí, và đối với người cầu xin khởi niệm đồng tình 

lân  mẫn;  trái  lại,  đem  lòng  giận  ghét,  ngược  đãi  chúng  sanh,  cho  đến  một 

đồng hay vật tối thiểu như cây kim, ngọn cỏ cũng không bố thí. Hành giả Bồ 

Tát  bỏn  xẻn  đến  độ  ấy  thì  đối  với  vị  Bồ  Tát  này  còn  gì  để  nói?!  Cho  đến 

trường hợp có người đến Bồ Tát khất cầu giáo pháp, vị Bồ Tát đáng lẽ phải 

đem  hết  sức  hiểu  biết  Phật  pháp  của  mình  giảng  nói  cho  chúng  sanh  nghe, 

không giữ lại một điều gì. Nhưng vì tâm tánh của mình đối với chánh pháp 

cũng  vô cùng bỏn  xẻn,  nên chẳng  những  không chịu đem  hết chỗ  hiểu biết 

của  mình khai thị cho chúng sanh, không  sanh tâm  hoan  hỷ  vô  hạn đối  với 

người  đến  cầu  pháp,  mà  trái  lại  sanh  tâm  sân  ác,  cho  đến  “không  vì  người 

nói một kệ, một câu” nhỏ như vi trần. Bồ Tát không vì chúng sanh giảng nói 

chánh pháp như thế, chúng ta đối với vị Bồ Tát này còn hy vọng chi?! 



Không bố thí  một  đồng, không  giảng  nói  một câu  giáo pháp đã  là  việc quá 

đáng rồi. Trái lại, còn tiến thêm một mức nữa, đối với người đến khất cầu tài 

pháp, cực  lực  mắng  nhiếc,  hạ  nhục, khiến  cho chúng sanh khổ tâm  vô  hạn. 

Hành động như thế chẳng những mất hẳn tư cách của một vị Bồ Tát, lại còn 

trở thành người phạm tội ác rất lớn. 



Vì thế, cuối cùng Ðức Phật phán định: “Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di 

tội”. Giới này trong Du Già Giới Bổn gọi là pháp Tha Thắng Xứ thứ hai. 

Bồ Tát mới phát tâm dĩ nhiên dùng tiền tài, vật dụng bên ngoài để bố thí làm 

mục  tiêu  chánh  yếu,  nhưng  những  vị  Bồ  Tát  đã  chứng  đắc  vô  sanh  pháp 

nhẫn,  ngoài  việc dùng tiền tài bố thí cho chúng sanh, còn đem  quốc  thành, 

thê  tử  bố  thí.  Nếu  cần  phải  xả  thí  đầu,  mắt,  tủy,  não  của  mình  vẫn  không 

luyến tiếc mảy may. 



Như  xưa  kia,  khi  đức  Bổn  Sư  Thích  Ca  lúc  hành  Bồ  Tát đạo,  làm  Chuyển 

Luân  Vương,  nhằm  trong  năm  nước  mất  mùa,  nhân  dân  bị  nạn  đại  cơ  cẩn 

(mất mùa lúa gọi là Cơ, mất mùa rau gọi là Cẩn), không có cơm ăn. Bồ Tát 

lập  nguyện biến thân  mình  to  lớn  như một tòa núi thịt, cấp cho chúng sanh 

ăn để khỏi nạn đói khổ. Tinh thần hy sinh cá nhân mình để lợi ích cho chúng 

sanh  này hành  giả  Bồ Tát chúng ta phải bắt chước  noi  gương. Ðức Bổn Sư 

Thích Ca  lúc ở nhân địa,  hành  Bồ Tát đạo, đã quên  mình  vì  lợi  íchh chúng 

sanh rất nhiều, không sao kể hết được. 



Nhưng căn cứ theo Luật dạy, có hai trường hợp người đến cầu xin, không bố 

thí mà không vi phạm giới này:   



1.  Người  đến  khất  cầu  tài  vật,  thật  sự  không  phải  vì  thiếu  thốn  mà  chủ  ý 

muốn  xin tiền tài để  làm  việc  tội ác,  làm  thương  hại chúng sanh. Như vậy, 

đối với cả mình lẫn người đều không lợi ích. Bồ Tát xét như vậy nên không 

bố thí. Việc này đương nhiên không có lỗi chi, ngay đến nếu có cực lực quở 

trách nghiêm khắc, cũng không có gì là không đúng. 



2.  Những  người  đến  khất  cầu  chánh  pháp,  sự  thật  không  phải  có  tâm  chân 

thành  vì  pháp  mà  chính  là  kẻ  ngoại  đạo  muốn  trộm  pháp  của  Phật  đem  về 

trang  nghiêm  cho  pháp  ngoại  đạo,  và  đem  pháp  ngoại  đạo  phá  hoại  Phật 

pháp. Như thế không lợi ích cho ngoại đạo lẫn cả Phật pháp. Bồ Tát biết rõ 

như thế, nên không  vì chúng sanh ấy  giảng  nói chánh pháp, lại còn  lột  mặt 

nạ và kế ma quỷ của kẻ ấy, chỉ rõ chỗ không đúng của họ. Trường hợp này 

không phạm giới Bồ Tát. 



Trong trường hợp chính bản thân không hiểu tí gì về Phật lý, thật sự không 

có Phật pháp để giáo hóa dẫn dắt cho người cầu pháp, thì như thế nào? 

Trường hợp này chỉ có thành thật nói với người cầu pháp rằng: “Tôi đối với 

Phật pháp hoàn toàn không hiểu chi hết, không dám tùy tiện vọng nói là hiểu 

Phật  pháp,  để  rồi  giảng  nói  sai  lạc,  khiến  bạn  sanh  hiểu  lầm  đối  với  Phật 

pháp thì tôi phải mang tội rất lớn”. 



Trong  Du  Già  Bồ  Tát  Giới  Bổn  cũng  có  nói  trường  hợp  không  xả  thí  tài 

pháp mà không phạm tội như sau:   



1. Ðối với người đến khất cầu tài vật:   

-  Nếu  bản  thân  quả  thật  hiện  không  có  tài  vật  mà  người  đến  xin,  nên  bạn 

không  thể  bố  thí  cho  họ.  Như  vậy,  trong  trường  hợp  này  bạn  không  phạm 

tội. 



-  Nếu  người  đến  cầu  xin  những  vật  không  hợp  pháp  như  súng  đạn,  gươm 

đao, cung tên, lưới bẫy v.v... có thể gây thương hại cho chúng sanh. Vì vậy, 

bạn không cung cấp cho họ và bạn không bị phạm tội. 

Nếu người đến cầu xin những thứ hoàn toàn không thích hợp như rượu thịt, 

nam nữ, cầm kỳ, khí cụ, bài bạc... bạn không bố thí. Trong trường hợp này, 

bạn không phạm tội. 



- Nếu  người  đến  cầu  xin  không  phải  là  hạng  người  lương  thiện,  mà  là  loại 

nguy hiểm. Nếu bạn cung cấp đồ cần dùng cho họ thì không phải là giúp cho 

họ  khỏi  khó  khăn,  túng  thiếu  mà  là  giúp  cho  họ  tạo  thêm  tội  ác.  Vì  thế, 

không bố thí trong trường hợp này, bạn không phạm tội. 



- Nếu người đến cầu xin là một tội nhân phạm pháp luật của quốc gia và sẽ 

bị trừng trị, bạn vì muốn ủng hộ pháp luật của quốc gia cũng như uy tín của 

chánh phủ. Trường hợp này, bạn không bố thí sẽ không phạm tội. 

Tóm lại:   



Nên hay không nên bố thí cần phải xét kỹ tình hình thực tế đương thời. 



2. Người đến khất cầu chánh pháp:   

- Như người ấy là ngoại đạo, ôm ấp tâm niệm bất lương. Họ vào trong Phật 

pháp vì muốn tò mò, dò xét những chỗ sở đoản cũng như tội lỗi của Phật tử. 

Không giảng nói chánh pháp cho họ, bạn không bị phạm tội. 



- Hoặc  người ấy đối  với chánh pháp của  Như Lai không có tâm cung  kính, 

tôn trọng,  hoặc không có tâm tàm quý, không phù  hợp  với thái độ oai  nghi 

của  người  nghe  pháp,  nên  không  giảng  nói  Phật  pháp  cho  hạng  người  này, 

bạn sẽ không phạm tội. 



-  Hoặc  người  cầu  pháp  thuộc  về  hạng  độn  căn,  nhưng  lại  muốn  thỉnh  vấn 

pháp  Ðại  Thừa  vô  thượng  thậm  thâm.  Nếu  bạn  giảng  nói  pháp  Ðại  Thừa, 

chẳng những họ không tiếp thọ nổi, lại còn sanh tâm thối chuyển, ăn năn vì 

đã  đến  với  Phật  pháp,  nên  bạn  không  giảng  nói  chánh  pháp  và  không  bị 

phạm tội. 



Hoặc người cầu pháp thuộc căn cơ hạ liệt, nếu bạn giảng nói Phật pháp cao 

thâm,  chẳng  những  họ  không  thể  lãnh  thọ.  Trái  lại,  còn  sanh  khởi  tà  kiến, 

cho  rằng  Phật  pháp  của  bạn  nói  không  phải  là  chánh  pháp  của  Phật.  Sanh 

khởi niệm này tức là tội phỉ báng Ðại Thừa, tương lai nhất định sẽ bị đọa lạc 

vào  trong  ác  đạo  thọ  khổ  quả.  Do  đó,  bạn  không  giảng  nói  chánh  pháp  và 

không phạm tội. 



- Hoặc người ấy thật sự vì cầu pháp mà đến, nhưng Bồ Tát xét người ấy sau 

khi  được  Phật  pháp  rồi  sẽ  đi  giảng  nói  chánh  pháp  cho  những  người  tà  ác, 

không đáng nghe. Vì thế, bạn không giảng nói chánh pháp và không bị phạm 

tội. 



Giới này cũng có đủ Tam Tụ Tịnh Giới:   

-  Tự  mình  không  bỏn  xẻn,  không  bảo  người  bỏn  xẻn,  không  ác  pháp  nào 

chẳng đoạn trừ, thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

-  Tất  cả  tài  vật  cũng  như  chánh  pháp  đều  cấp  cho,  không  thiện  pháp  nào 

chẳng tu, thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Ðã đoạn ác, tu thiện như thế, tùy theo sự cần dùng của chúng sanh, tài pháp 

đều xả thí, tức là không chúng sanh nào không độ, thuộc về Nhiêu Ích Hữu 

Tình Giới. 



Nếu tự mình bỏn xẻn, bảo người bỏn xẻn, lại còn thêm mạ nhục chúng sanh 

tức là vi phạm Tam Tụ Tịnh Giới, mất hẳn tư cách Bồ Tát. 

Giới này đầy đủ cả hại tội Tánh và Giá. 

- Bỏn xẻn không xả thí, chứng tỏ Bồ Tát không có tâm từ bi, cũng là trái với 

bản hoài phát Bồ Ðề tâm lúc đầu tiên của Bồ Tát, cho nên thuộc về Tánh tội. 

- Ðức Phật ngăn cấm Phật tử không được vi phạm  giới  này, nếu trái phạm 

tức thuộc về Giá tội. 

Phạm giới này phải hội đủ năm nhân duyên mới thành căn bổn trọng tội. 

 

---o0o--- 

 

1. Thị chúng sanh (chính là chúng sanh): 

-  Chúng  sanh  có  ba  phẩm  thượng,  trung,  hạ.  Trường  hợp  hủy  nhục  chúng 

sanh không căn cứ vào phẩm cấp cao hay hạ của chúng sanh mà phải căn cứ 

vào chúng sanh có giới phẩm hay không để luận tội. 

- Nếu đối với chúng sanh có đủ giới phẩm, mà bỏn xẻn, hủy nhục thì phạm 

căn bổn trọng tội. Còn đối với chúng sanh không đủ giới phẩm mà bỏn xẻn 

hủy nhục thì chỉ phạm tội khinh cấu. 



---o0o--- 

 

2. Chúng sanh tướng (tướng là chúng sanh) 

* Hai trường hợp này nếu bỏn xẻn, hủy nhục phạm căn bổn trọng tội:   

- Thật là chúng sanh mà tưởng thật là chúng sanh. 

- Thật là chúng sanh nghi là chúng sanh. 

* Hai trường hợp này nếu bỏn xẻn, hủy nhục phạm căn bổn trọng tội:   

- Thật là chúng sanh tưởng chẳng phải là chúng sanh. 

- Thật chẳng phải là chúng sanh tưởng là chúng sanh. 

* Hai trường hợp này nếu bỏn xẻn, hủy nhục phạm tội khinh cấu:   

- Thật chẳng phải chúng sanh tưởng chẳng phải chúng sanh. 

- Thật chẳng phải chúng sanh nghi chẳng phải chúng sanh. 

Như trên là phân biệt tội khinh, tội trọng. Ý ở ba phần Ðương, Nghi, Tịch, 

mỗi  phần  đều  có  hai  trường  hợp,  tổng  cộng  thành  sáu  trường  hợp  (Ðương, 

Nghi, Tịch đã giảng ở giới phần thứ nhất, xin xem lại). 



---o0o--- 

 

3. Xan hủy tâm (tâm bỏn xẻn, hủy nhục): 

- Là đối với tài pháp của mình sẵn có, nhưng vì tâm bỏn xẻn xúi giục sai sử 

nên  chẳng  những  không  xả  thí  vô  điều  kiện,  lại  còn  khởi  ác  tâm,  sân  tâm, 

đánh  mắng cự tuyệt  những  người đến cầu  xin,  như thế  là đã phạm căn bổn 

trọng tội. 

- Nếu những người đến cầu xin tài vật thuộc về hạng không nên cho, hoặc 

người đến cầu chánh pháp thuộc về hạng không nên giảng nói. Vì thế, không 

bố thí  tài pháp cho  họ, bạn không phạm  tội. Nếu cần, bạn  nên cực  lực quở 

trách cũng vẫn không phạm tội. 

Với những hạng người nào cần quở trách, hủy nhục? 

- Những chúng sanh có tâm tánh ngu si, đần độn, bạn nói lời nhã nhặn, hòa 

hảo,  họ  không  muốn  tiếp  thọ.  Ðối  với  chúng  sanh  này,  bạn  trừng  trị  một 

cách nghiêm khắc, thì đôi khi trái lại, họ chịu phục tùng cải hối. 

- Hoặc những chúng sanh tự cho mình là hào kiệt, bạn càng đối xử tử tế, họ 

càng  sanh  tâm  tự cao  tự  đại.  Ðối  với  những  hạng  chúng  sanh  này,  bạn  cần 

phải dùng những phương pháp chiết phục mạnh, thì họ mới trở lại sanh khởi 

chánh niệm. 

- Bỏn xẻn, hủy nhục trong những trường hợp trên, không phải là gây thương 

tổn  cho  chúng  sanh,  mà  là  muốn  thành  tựu  việc  tốt  cho  chúng  sanh,  nên 

không phạm tội. 



---o0o--- 

 

4. Xan hủy tướng (tướng bỏn xẻn, hủy nhục) 

Như thế nào gọi là tướng bỏn xẻn, hủy nhục của Bồ Tát? 

- Như sẵn có tài vật mà khi người đến xin lại đem cất giấu không bố thí cho, 

hoặc  tự  mình  hiểu  biết  chánh  pháp,  có  người  đến  cầu  pháp  lại  lẩn  tránh, 

không chịu  giảng  nói.  Tự  mình có  tài  vật, hiểu biết chánh  pháp,  nhưng đối 

với  người đến cầu  xin,  nói  là không có, không  hiểu  biết. Ðấy  là  tướng bỏn 

xẻn, hủy nhục. 

-  Thêm  một  mức  nữa,  đối  với  chúng  sanh  đến  cầu  tài,  cầu  pháp,  chẳng 

những  không  sanh  khởi  niệm  đồng  tình,  đồng  loại,  thương  xót  mà  trái  lại 

dùng  những  lời  thô  ác,  mạ  nhục,  thậm  chí  còn  dùng  tay  chân  đấm  đá,  xua 

đuổi người đến cầu tài pháp. Dù tự mình làm hay bảo người làm, đều phạm 

căn bổn trọng tội. 

-  Lại  còn  có  những  người  đến  cầu  tài,  cầu  pháp  một  lần,  hai  lần,  ba  lần 

không  được,  và  tâm  bạn  hoàn  toàn  không  xúc  động  đến  mức  không  bố  thí 

cho một xu, một đồng, cũng không giảng nói cho một câu giáo pháp thì đều 

là phạm căn bổn trọng tội. 



---o0o--- 

 

5. Tiền nhân lãnh giải (người trước mặt hiểu rõ những lời giảng giải) 

Là  trường  hợp  người  đến  cầu  tài  pháp  biết  rõ  thái  độ  bỏn  xẻn  của  bạn  và 

cũng  lãnh  thọ  sự  nhục  nhã,  đánh  mắng  của  bạn.  Tùy  theo  lời  nói  việc  làm 

của bạn mà kết thành trọng tội. 



Nếu kẻ cầu xin sai bảo người đến chỗ ở của Bồ Tát cầu tài pháp, Bồ Tát đối 

với sứ giả tỏ cử chỉ không chịu thí cho, lại còn mạ nhục, quở trách, nói rằng 

người ấy không nên sai người đến chỗ ta cầu xin. Kẻ sứ giả nghe những lời 

quở  trách,  mạ  nhục  ấy,  vì  tự tâm  người  này  không  có  chỗ  yêu  cầu  chi  nên 

không  cảm  thấy  khó  chịu  lắm.  Còn  người  sai  sứ  giả  đến,  không  trực  tiếp 

nghe  những  lời  mạ  nhục,  dù  sứ  giả  có  thuật  lại,  nhưng  sự  tổn  não  cũng 

không lớn lắm. Cho nên hành giả chỉ bị kết tội khinh cấu, hoặc có nơi cho là 

phạm trọng tội, nhưng không mất hẳn giới thể Bồ Tát. 

Dù  là tài  hay pháp, cốt  yếu  là tự mình sẵn có. Khi có chúng sanh đến khất 

cầu,  phải  hoan  hỷ  bố  thí  cho.  Nếu  không  như  vậy,  tương  lai  sẽ  bị  đọa  lạc 

trong tam đồ. 

- Khi thọ khổ trong tam đồ đã mãn, sanh trong nhân gian, nếu bạn là người 

keo  kiết  của  tiền,  thì  đời  đời  kiếp  kiếp  phải  chịu  dư báo  nghèo  cùng,  thiếu 

thốn. 

- Nếu bạn xan lẫn chánh pháp thì đời đời kiếp kiếp cảm thọ dư báo đần độn, 

ngu si. Nên kinh Thiện Sanh dạy: “Nếu có chúng sanh nào đối với của tiền, 

chánh pháp, thức uống ăn, sanh tâm bỏn xẻn, nên biết chúng sanh ấy ở trong 

vô lượng đời, phải bị quả báo bần cùng, ngu si”. 

Vì  thế,  tất  cả  Phật  tử,  đặc  biệt  là  những  vị  thọ  Ðại  Thừa  Bồ  Tát giới,  dù  ở 

hoàn cảnh nào, có tài phải bố thí tài, có pháp phải bố thí pháp, không nên có 

tâm bỏn xẻn và hủy nhục. 



---o0o--- 

B.1.1.9. SÂN TÂM BẤT THỌ HỐI GIỚI 

(tâm sân hận, không chịu tiếp thọ sám hối) 

Kinh văn: 



1. Phiên âm: 

Từ câu “Nhược Phật tử tự sân, giáo nhân sân...” cho đến câu “thị Bồ Tát Ba 

La Di tội”. 

2. Dịch nghĩa:   

Nếu Phật tử tự mình giận, bảo người giận, duyên giận, nhân giận, cách thức 

giận,  nghiệp  giận.  Người  Phật  tử  lẽ  ra  phải  làm  sao  cho  chúng  sanh  được 

những căn lành, tránh sự gây gổ, thường có lòng từ bi, hiếu thuận. Nếu trái 

lại  đối  với  tất cả chúng sanh, cả đến  loài  phi chúng sanh,  mà  đem  lời  nhục 

mạ, lại thêm dùng tay chân, dao gậy để đánh đập mà vẫn chưa hả dạ. Thậm 

chí,  nạn  nhân  kia  lấy  lời  nhỏ  nhẹ  xin  cầu  sám  hối  tạ  tội,  nhưng  vẫn  không 

nguôi giận, Phật tử này phạm lấy Bồ Tát Ba La Di tội. 

 

Lời giảng:   

Ðối với Bồ Tát, tội lỗi của sân nặng hơn tham. Chẳng hạn tham có được đồ 

chúng đông đảo nên tiếp cận với chúng sanh, thường cùng chúng sanh giao 

tiếp, liên quan mật thiết. Còn sân hận là thứ ác độc làm tổn hại người, không 

thể thường qua lại lui tới với chúng sanh. Dù có ý muốn tiếp xúc với chúng 

sanh, nhưng chúng sanh đã biết tính nóng giận của Bồ Tát, sẽ ly khai xa lìa 

thì làm sao nhiếp hóa chúng sanh? 



Cho nên, đứng về phương diện lợi sanh thì không có thứ ác pháp nào có thể 

siêu thắng hơn một tâm niệm sân của Bồ Tát. Tại sao vậy? 

Vì thứ sân độc này khiến chúng sanh có thể giáo hóa đều xa lánh. Ngoài ra 

còn có đủ trăm nghìn thứ chướng ngại như chướng ngại hạnh nhẫn nhục của 

Bồ Tát, phá hoại tâm đại bi của Bồ Tát. 



Tâm  đại  bi  là  động  lực  duy  nhất  bạt  trừ  thống  khổ  cho  chúng  sanh.  Chúng 

sanh bị bất cứ thống khổ gì, Bồ Tát đều nhằm vào bi tâm của mình để bạt trừ 

khổ  não  cho  chúng  sanh.  Nhưng  khi  sân  tâm  phát  khởi,  thì  quên  hẳn  sự 

thống khổ của chúng sanh, nên chẳng những không giải trừ lại còn làm tăng 

sự  thống  khổ,  gây  tổn  hại  cho  chúng  sanh.  Cho  nên  vị  Bồ  Tát  chân  chánh 

phát tâm độ sanh, phải luôn an trụ trên tâm từ bi, thương xót nỗi thống khổ 

của  chúng  sanh.  Thấy  chúng  sanh  ngu  si,  vô  trí  lại  càng  đáng  thương  hơn 

nữa,  nên  từng  giờ,  từng  phút  tìm  cách  giải  quyết  sự  khó  khăn  khổ  não  cho 

chúng sanh, không nên sân hận làm tăng gia sự thống khổ cho chúng sanh. 

Bồ Tát vì hóa độ chúng sanh trong sanh tử, thà hy sinh cảnh giới an vui tịch 

diệt Niết Bàn thì không nên phát đại sân nộ đối với chúng sanh. Nếu Bồ Tát 

khởi tâm sân hận sẽ hành động những việc không phải đối với chúng sanh. 



---o0o--- 

 

Như vậy làm sao có thể tu học hạnh Bồ Tát tự lợi, lợi tha? 

Hơn nữa, Bồ Tát lấy nhẫn nhục làm bản hoài. Dù chúng sanh có đến làm não 

loạn mình cũng không nên đối với chúng sanh khởi tâm sân hận. 

Nên biết chúng sanh não loạn, đánh mắng, khủng bố, giết hại mình hoặc trói 

cột  mình  đều  do  nơi  ác  nghiệp  thuở  quá  khứ  của  mình  phát  sinh,  nên  mới 

sinh  ra  những  việc  bất  như  ý  ấy.  Như  thế  chỉ  nên  buồn  trách  mình,  không 

nên đối với chúng sanh sân hận quở trách. 



Lại  nữa,  nói  về  luật  nhân  quả,  sở  dĩ  người  đối  đãi  với  mình  như  vậy  là  do 

mình  ở  thời  quá  khứ  đã  từng  não  hại  người.  Do  nghiệp  nhân  đó,  mà  hiện 

phải cảm thọ những nỗi thống khổ như vậy. Nếu nay ta không an tâm nhẫn 

thọ những điều này thì chỉ gieo thêm nhân khổ đến tận đời vị lai. 



Vì thế, đối với lỗi lầm của người khác, không chịu an tâm nhẫn thọ bỏ qua là 

tự  mình  chuốc  lấy  sự  phiền  phức  cho  chính  mình  và  tự  mình  trói  buộc  lấy 

mình. Cho nên hành giả Bồ Tát ngay lúc phát sanh nóng giận, dù không nghĩ 

đến chúng sanh, cũng phải nghĩ đến mình. Khi có tư tưởng như vậy thì tâm 

nóng giận tự nhiên không phát sanh. 



Lại nữa, trường hợp chúng sanh gây ra những chuyện phi lý làm mình khổ, 

không phải là tội lỗi của của chúng sanh mà là do ma phiền não sai sử làm 

như vậy. Chính chúng sanh kia cũng không làm chủ được. 

Ta  hôm  nay  đã  phát  tâm  Bồ  Ðề,  cầu  quả  vô  thượng  Chánh  Giác,  phải  vì 

chữa  trị  đại  bịnh  phiền  não  cho  chúng  sanh.  Ngay  lúc  bệnh  sân  phiền  não 

của chúng sanh  phát  hiện, chính  là  lúc  ta  phải đối trị cho chúng sanh.  Phải 

cấp thời dùng thuốc pháp tối thượng từ bi trị liệu căn bệnh sân phiền não cho 

chúng sanh,  mới giúp cho chúng sanh được thuyên giảm, dứt trừ vĩnh viễn, 

mới là hợp đạo. 



Như vậy Bồ Tát không nên chấp theo sở kiến thông thường của chúng sanh 

mà phát đại sân nộ, lôi đình, đem giận trả giận. 

Lại  nữa,  chúng  sanh  ở  trong  sanh  tử  thì  cả  mình  và  người  đều  đau  khổ, 

chúng sanh không hiểu Phật pháp nên ngu si, mê muội mới đến tăng gia khổ 

não cho ta. Chúng ta thực lòng không nên buồn trách họ. Ta đã phát Bồ Ðề 

tâm, đã biết chúng sanh trong sanh tử toàn là khổ não, thì lẽ nào lại làm tăng 

sự khổ não giống như chúng sanh vô trí kia? Chẳng những ta không nên làm 

như  vậy  mà  còn  phải  tùy  theo  sức  mình,  khả  năng  mình  khiến  cho  chúng 

sanh xa lìa những thống khổ, mới là một Phật tử hành Bồ Tát đạo. 



Vì ta lúc tối sơ phát tâm Bồ Ðề, chính là phải vì tất cả chúng sanh gánh vác 

lấy gánh nặng. Chẳng những đối với những nỗi đau khổ nhỏ nhặt phải nhẫn 

thọ  cho  chúng  sanh,  mà  đại  kịch  khổ  trong  địa  ngục,  ta  cũng  phải  lãnh  thọ 

thế cho chúng sanh. Có như vậy mới không trái với bổn thệ của ta. 

Nếu không thể nhẫn thọ những nỗi khổ lớn hay nhỏ này, tự mình không thể 

điều phục được, thì làm sao khiến cho chúng sanh xa lìa các phiền não? Suy 

tư như thế, tự nhiên không bao giờ sân hận. 



Lại nữa, Bồ Tát đã thọ sanh trong uế độ này, thế giới ác trược dĩ nhiên phải 

có những điều bất như ý. Lúc những việc bất như ý hiển hiện, chỉ có tự mình 

phải điều phục lấy mình để thoát khỏi cảnh khổ bất như ý ấy, đâu nên phát 

đại sân nộ? 



Như  người  đi  vào  trong  rừng  rậm  đầy  gai  góc,  đương  nhiên  là  phải  bị  gai 

góc đâm vào thân. Lúc ấy chỉ tìm cách làm thế nào mau ra khỏi rừng gai góc 

ấy.  Nếu  sân  hận  mắng  nhiếc  những  gai  nhọn  đâm  vào  thân  mình  thì  thật 

hoàn toàn không hợp đạo lý. 



Bồ  Tát  lại  suy  tư  như  vầy:  sanh  mạng  nhục  thể  của  tất  cả  chúng  sanh  đều 

không vĩnh cửu. Niệm niệm đều tiến đến chỗ hoại diệt. Xưa nay không một 

sát na nào dừng trụ. Vị Bồ Tát có đủ trí huệ, đối với sanh mạng nhục thể vô 

thường hoại diệt ấy, không nên nhẫn tâm khởi niệm sân hận. Lại không nên 

vì sân  hận  mà  não  hại chúng sanh, thậm chí còn đoạn tuyệt sanh  mạng của 

chúng sanh! 



Hành giả Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh não hại mình đều phải suy tưởng 

nhiều khía cạnh như vậy, để chỉ thấy rằng chúng sanh đáng thương xót. Ðối 

với  tất  cả  đều  phải  dung  thứ,  nhờ  đó  có  thể  nhẫn  thọ  tất  cả  sự  não  hại  của 

chúng sanh không khởi tâm sân hận nữa. 

Bồ Tát thực hành sáu pháp Ba La Mật, nhất là Nhẫn Nhục Ba La Mật, nhờ 

chúng sanh làm trợ duyên để thành tựu. Vì thế nếu không có chúng sanh thì 

công đức sáu ba la mật không thể viên thành. Hơn nữa, Bồ Tát tu hạnh Nhẫn 

Nhục, cần phải có người đến  não  hại thì  Bồ Tát mới có thể thành tựu  hạnh 

Nhẫn Nhục. Nếu không như vậy thì hạnh Nhẫn Nhục của Bồ Tát làm sao tu 

thành được! 



Ở Tây Phương Cực  Lạc Tịnh Ðộ, không cần tu pháp  nhẫn  nhục, vì ở trong 

cõi ấy đều là chư Thượng Thiện Nhân câu hội, không có ai não hại ai. Ở uế 

độ Ta Bà này, ai đến não hại Bồ Tát, thì người ấy chính là người giúp thành 

tựu  hạnh  Nhẫn  Nhục  cho  Bồ  Tát,  và  người  ấy  cũng  chính  là  thiện  tri  thức 

của Bồ Tát. Thế thì đối với người ấy, tạ ơn không xiết, sao lại trở nên sanh 

tâm sân hận? 



Không lưu tâm tạ ơn đã là việc không đúng rất lớn, lại còn sanh tâm tức giận 

với  người ấy thì đâu phải là tư cách của một  vị Bồ  Tát? Vì thế, Bồ Tát đối 

với chúng sanh đến não hại mình, chỉ nên cám ơn, không nên sân não! 

Bồ  Tát  quan  sát  vạn  vật,  vạn  sự,  tất  cả  các  pháp  trong  vũ  trụ  đều  từ  nhân 

duyên  sanh.  chúng  sanh  sân  hận,  đánh  đập  Bồ  Tát cũng  là  do  nhân  duyên. 

Duyên  bên  ngoài  như  do  tay  chân,  gậy  gộc,  gươm  đao  của  chúng  sanh. 

Duyên bên trong do sanh mạng nhục thể của mình. Nhân duyên trong ngoài 

kết  hợp  lại  mới  thành  việc  đánh  đập,  mạ  nhục.  Vì  thế,  không  nên  đơn 

phương  sân  hận  với  người,  vì  nếu  sân  hận  với  người  thì  nên  sân  hận  với 

chính mình. 



---o0o--- 

 

Tại sao nếu sân hận với người thì nên sân hận với chính mình? 

Vì có nhục thân của mình, người mới đến đánh mắng mình. Ðánh đập mắng 

nhiếc đã do  nhân  duyên  mà thành,  tất  nhiên  không có thật tánh.  Thế thì đã 

không có người năng đánh mắng, cũng không có mình là kẻ bị đánh mắng. 

Suy  tư  như  thế  thì  Nhẫn  còn  không  có  cơ  sở  để  thành  lập,  thì  làm  sao  có 

pháp gì gọi là Sân? Nên kinh Pháp Cú nói:   

Tri sân đẳng dương diệm, 

Nhẫn diệc vô sở nhẫn. 

Dịch:   

Biết sân như khí nóng, 

Nhẫn cũng không có chỗ để nhẫn. 

(Dương:  khí  dương;  diệm:  nóng  bừng.  Dương  diệm  là  sức  nóng  của  vầng 

thái dương, ở  những chỗ trống  trải  như sa  mạc  buổi  trưa, trời  hạ, sức  nóng 

bốc lên)   



Kinh Tư Ích cũng dạy: “Thân  mình cùng kẻ oán địch và đao trượng đều do 

tứ đại sanh. Với địa, thủy, hỏa, phong chưa từng thấy có sự tổn thương. Dầu 

cho  thân  này có bị  lóc từng  mảnh  thịt,  nhưng tâm ấy  vẫn thường  nhiên bất 

động. Biết rõ tâm không phải ở trong, không phải ở ngoài sanh ra. Các pháp 

niệm  niệm,  sanh  diệt  không  ngừng.  Tánh  của  nó  thường  không  tự  lập.  Ở 

trong ấy không có người mạ nhục, cũng không có ai là người cung kính. Tất 

cả pháp đều như huyễn, như mộng, nên Bồ Tát đối với việc mạ nhục, chẳng 

những  không  sanh  tâm  sân  hận.  Trái  lại,  càng  gia  tăng  sức  nhẫn  nhục  cho 

chính mình. Bồ Tát đối với người cung kính mình chẳng những không sanh 

tâm  vui  mừng,  ưa thích, thậm chí cũng  không  xem sự cung kính ấy  là  việc 

để mình hưởng thụ”. 



Bồ  Tát chẳng  những  không  nên  đối  với  chúng  sanh  sanh  tâm  sân  hận,  bức 

não không duyên cớ, mà chính chúng sanh cố ý đến não hại Bồ Tát, Bồ Tát 

cũng vận dụng những phương tiện suy tưởng để nhẫn thọ. 

Trong kinh dạy ba cách tư duy để nhẫn thọ sự não hại của người khác:   

1.  Trách  nghiệp  khiên  ương  tư  (suy  nghĩ  tự  trách  do  nghiệp  lực  chiêu 

cảm tai ương):   

Bồ Tát khi bị người bức bách não hại, phải suy tưởng như vầy: Ta bị những 

nỗi thống khổ tai nạn như vầy, không phải do nhân duyên gì khác, mà chính 

do nghiệp lực của ta đã tạo gây trong thời quá khứ theo đuổi, khiến ta phải 

chịu  sự  bức  bách,  não  hại  của  người.  Nếu  ta  không  nhẫn  thọ  thì  sẽ  bị  gia 

tăng  nhân  thống  khổ  và  tự  trói  cột  lấy  mình.  Như  thế  là  tự  mình  không 

thương  lấy  mình.  Chỉ  có  nhẫn  thọ  mới  tránh  khỏi  khổ  lớn  trong  tương  lai. 

Thế nên đối với sự bức não của người khác, chúng ta cần phải nhẫn thọ. 



---o0o--- 

 

2.  Tánh  gia  hình  khổ  tư  (tư  duy  rằng  tự  tánh  của  sinh  mạng  là  hành 

khổ)   

Hành khổ là cái khổ của sự sanh diệt không ngừng. Người bức bách, não hại 

và người bị bức bách, não hại, tự thể tánh sanh mạng của cả hai đều bị khổ 

nên lẽ ra không nên ai bức bách, não hại để gia tăng sự thống khổ cho nhau. 

Hiện chúng sanh vô tri mê tối, vô cớ đến não hại thân ta, khiến thân ta chịu 

rất nhiều sự thống khổ. Lỗi ấy là do người, nhưng ta là người đã hiểu được 

đạo  lý  thì  không  nên  hành  động  theo  sự  hiểu  biết  của  những  người  thông 

thường,  làm  gia  tăng  sự  thống  khổ  cho  chúng  sanh.  Nên  dù  hiện  tại  ta  bị 

thống  khổ  đến  mức  độ  nào,  cũng  đều  phải  nhẫn  thọ,  tuyệt  đối  khống  được 

trở lại não hại người. 



---o0o--- 

 

3.  Dẫn  liệt  huống  thắng  tư  (tư  duy  đem  sự  kém  thua  so  sánh  với  cái 

thắng):   

Là những hành giả trong Nhị Thừa, mục đích là mong cầu tư lợi, còn không 

làm khổ chúng sanh. Ta là Bồ Tát Ðại Thừa, lấy lợi tha làm bổn nghiệp duy 

nhất, nên khi thấy chúng sanh khổ, ta phải giúp họ bạt trừ không hết, sao lại 

làm việc gia tăng sự thống khổ cho chúng sanh? Suy tư như thế rồi tự nhiên 

an nhẫn với các thống khổ. 

Nho  gia  Trung  Quốc  có  nói:  “Giữa  người  với  người  tương  xử  với  nhau, 

không  làm  sao  tránh  khỏi  việc  oán  hận  mất  lòng,  nhưng  nhất  quyết  không 

nên dùng oán trả oán, mà phải dùng trực trả oán, dùng đức báo oán”. 

 

Dùng đức báo oán là như thế nào? 

Như  người  đem  đại  thống  khổ  đến  cho  ta,  ta  lại  đem  đại  an  lạc  trả  lại  cho 

người. Ðó là dùng Ðức để báo oán. 

 

Dùng trực trả oán là như thế nào? 

Như có người làm cho ta chịu nhiều đau khổ, ta đừng buồn giận họ, mà nên 

tự nghĩ đấy là nợ ta phải trả. Ðấy là dùng Trực báo oán. 

Nếu người người đều có thái độ như thế thì trên thế gian này làm sao có thể 

xảy  ra  không  khí  bạo  ác  hung  tàn,  nhưng  nhìn  khắp  cả  nhân  loại  trên  thế 

gian  hiện  nay,  mấy  ai  được  quan  niệm  lương  hảo  này?  Khắp  mọi  nơi  đều 

diễn ra cảnh bạo lực hung tàn. Bạo lực càng mãnh liệt chừng nào càng được 

mọi  người  xem  là anh  hùng đệ  nhất. Vì thế, không  lạ  gì trên toàn thế  giới, 

nơi  nào cũng  nhiễu  nhương, không an  ổn. Nhân  loại dường  như đang sống 

trên ngọn núi lửa, giờ giờ phút phút trong cảnh sợ sệt, hãi hùng. 

Vì thế, chúng ta phải nhận chân rằng: hạnh nhẫn nhục của Phật pháp thật là 

một  sự  kiện  tối  cần  yếu,  phải  luôn  được  đề  xướng  và  thực  hành  một  cách 

thiết thực. 



Dù  là  người đến xúc phạm  bạn, nhưng  nếu  họ đã biết  lỗi, không  muốn cho 

bạn sanh phiền não, nội tâm không an vui, nên đến tạ tội với bạn. Là một vị 

Bồ Tát, bất luận là như thế nào, khi ấy, bạn cần phải tiếp thọ sự sám hối tạ 

lỗi  của  chúng  sanh  để  mối  quan  hệ  giữa  hai  bên  được  hòa  thuận  trở  lại, 

không nên tạo sự căng thẳng mãi, như thế mới là hợp đạo. 

Nhưng  nếu  trong  khi  ấy,  nội  tâm  của  bạn  vẫn  ôm  ấp  mối  sân  hận  cao  độ, 

không tỏ thái độ tiếp thọ sự sám hối tạ lỗi của chúng sanh. Ðấy không còn là 

lỗi của chúng sanh mà hoàn toàn là lỗi của Bồ Tát. Vì vậy, đề mục của giới 

này là “sân tâm bất thọ hối giới”. 



Chữ  Giới  là  ngăn  ngừa,  cấm  chỉ  không  cho  phát  sanh  tội  lỗi  nói  trên.  Giới 

này thất chúng đệ tử đều có thể vi phạm. Nhưng quy định khinh hoặc trọng 

không  giống  nhau,  là do quan  niệm sai khác rất lớn giữa Ðại Thừa  và Tiểu 

Thừa. 



Ðại Thừa Bồ Tát lấy việc tiếp độ chúng sanh làm nhiệm vụ duy nhất. Bất cứ 

mọi lúc tới lui, qua lại, tiếp xúc với chúng sanh đều phải tỏ thái độ thân thiết 

đầy  thiện  cảm,  và  sắc  diện  luôn  hòa  vui.  Nếu  Bồ  Tát  đối  với  chúng  sanh 

thường sanh  nóng  giận, sắc diện  lộ  vẻ sân nộ, không  đúng  với tư cách tiếp 

đãi người. Do vậy, sự quan hệ giao tiếp với chúng sanh càng thêm cách biệt. 

Cho nên tội này rất nặng. 



Thanh Văn Tiểu Thừa lấy tư lợi làm mục đích duy nhất, nên không cần giao 

tiếp thường xuyên với chúng sanh. Nhưng đôi khi bị người gây chướng ngại 

việc  tu  đạo  của  mình  nên  khởi  niệm  sân  hận  đối  với  người.  Việc  ấy  dù 

không  nên,  nhưng chẳng qua chỉ  mắc tội  nhỏ Ðột  Kiết  La  trong tụ thứ bảy 

mà thôi. 



Chúng  sanh  không  ai  thích  nhìn  thấy  thái  độ  của  người  nổi  trận  lôi  đình. 

Trong kinh dạy:   

Chúng sanh bất hỷ kiến, 

Vô nghịch, vô sân nhuế. 

Dịch:   

Tất  cả  chúng  sanh  không  thích  thấy  thái  độ  giận  dữ  nên  đừng  trái  nghịch, 

đừng nổi sân nhuế. 



Vì người lúc nổi giận, hiện ra tướng hung bạo, thân tưng bừng, miệng la hét, 

tâm phẫn nộ, làm cho ai trông thấy cũng sợ. Tự mình không thấy biết, nhưng 

những  người  xung  quanh  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng.  Phụ  nữ  khi  phát  sân  nộ, 

người  ta  gọi  là  Dạ  Xoa  cái,  đàn  ông  khi  nổi  giận  đùng  đùng  gọi  là  quỷ  La 

Sát, mặt mày rất khó xem, không ai thích nhìn thấy. 



Sân tâm  một khi đã phát sanh rồi thì ba nghiệp đều gồm đủ như sắc diện lộ 

vẻ sân si, cử chỉ hung thần ác quỷ, chính là thân nghiệp. Miệng thốt những 

lời  thô  ác,  người  khác  không  muốn  nghe  lọt  vào  tai,  đấy  là  khẩu  nghiệp. 

Trong tâm phát sanh sân nộ hung hăng, ấy là ý nghiệp. Một niệm sân khi nổi 

dậy, cả ba nghiệp đều hiện bày. Thế thì hành giả trong Phật pháp không nên 

lưu tâm đặc biệt đến giới này sao? 



Ðức Phật  lại dạy đại chúng  rằng: “Nếu Phật tử  là  một  vị Ðại  Thừa  Bồ  Tát, 

bất luận là tự sân, hoặc bảo người sân, đều không thể được. Vì sân hận là thứ 

đại tặc cướp mất công đức. Ðã làm thương tổn từ tâm của mình lại cũng tổn 

thương đạo niệm của mình. Ðối với người đã không ích, với mình cũng bất 

lợi, thế thì hà tất chi mà sanh sân hận, phát cơn nóng giận đùng đùng?” 

Tự sân là tự mình ôm ấp niệm sân hận bên trong, hàm chứa độc ác trong nội 

tâm,  phát  lộ  ra  thân,  khẩu,  nghiệp  bên  ngoài,  làm  những  việc  bạo  ác  hung 

tàn, khiến chúng sanh trông thấy phải sợ hãi, kinh hoàng. 



Bảo  người  sân  là  bảo  người  khác  phát  đại  sân  nộ  đối  với  kẻ  khác.  Trường 

hợp này có người cho rằng: tự mình nổi giận, muốn phát lúc nào cũng được, 

không có vấn đề gì khó; còn bảo người khác nóng giận thì họ đâu dễ dàng gì 

nghe theo mình, nên khi bảo họ nổi giận, mà họ liền nổi giận thì đâu có hợp 

lý? 



Lời nói ấy thật sai lầm! Nên biết mọi người đều có sẵn tánh hung ác bạo tàn, 

nên khi bạn bảo họ nổi nóng, chỉ cần lúc ấy bạn nói vài câu khích động thì 

tâm  họ  đang  vui  vẻ  chuyển  sang  nóng  giận  tức  thì.  Nhưng  nếu  bạn  bảo  họ 

nhường nhịn, họ khó lòng nghe theo, đôi khi còn không hài lòng, vì cho rằng 

làm người trên thế gian, việc gì phải nhu nhược đến thế? 



Nhẫn  nhịn,  nhu  hòa  vốn  là  mỹ  đức.  Thực  tế,  đối  với  những  việc  đáng 

nhường nhịn, nhưng khi bảo người làm thì lại rất khó khăn, còn sân nộ là thứ 

tội ác  mà bảo  người  làm  lại rất dễ dàng.  Do đó, đủ  thấy  nhân tính đa số  là 

hung bạo, mà nhân từ thì lại rất ít. 



Bảo người khác sân hận, khái lược gồm ba động cơ:   

1. Mình đối  với  người có  ý không tốt: Nếu  mình trực tiếp có thái độ sân si 

đối với người làm  mình phật ý thì chứng tỏ tư cách thấp kém của mình. Vì 

vậy, bảo người khác sân hận với họ để thay mình rửa sự oán hận. 



2. Bảo người này sân hận với người kia, rồi mình đóng vai kẻ có lòng tốt, đi 

hòa giải đôi bên để giữ thế trung gian trục lợi. 



3. Bảo  người sân  hận  với  những kẻ  vốn  là cừu  địch của  họ để cho đôi bên 

mưu  nghịch,  giết  hại  lẫn  nhau.  Còn  mình  làm  kẻ  bàng  quan,  nhìn  xem  đôi 

bên  xung  đột,  mưu  hại  lẫn  nhau,  nội  tâm  vô  cùng  thích  thú.  Khởi  tâm  xúi 

giục người này sân hận với người kia rất là độc ác. Cả hai trường hợp này: 

tự mình sân hoặc bảo người sân đều trái với bi tâm của Bồ Tát và mang tội 

rất nặng. 



Kết thành  tội sân tâm không tiếp thọ sám  hối cũng có bốn điều kiện:  nhân, 

duyên, pháp, nghiệp, phân biệt sơ lược như sau:   

1.  Sân  nhân  (nhân  giận):  chủng  tử sân  hận  từ  vô  thỉ,  trở  lại  huân  tập,  hàm 

chứa  trong  tạng  thức.  Do  chủng  tử  sẵn  có  ấy,  hiện  tại  mới  phát  khởi  tâm 

niệm sân, gọi là sân nhân. 



2. Sân duyên (duyên giận): tâm niệm sân hận sau khi đã phát sanh, tiếp tục 

không gián đoạn. Lại thêm đối tượng sân kia hiện ở trước  mắt trợ giúp cho 

sự sân hận nổi lên, nên gọi là sân duyên. 



3. Sân pháp (cách thức giận): mưu tính kế hoạch như thế nào để làm cho đối 

phương phải bị nhục, như đánh đập, mạ nhục v.v... gọi là cách thức giận. 



4.  Sân  nghiệp  (nghiệp  giận):  Do  ba  việc  trên  hòa  hợp  để  thành  tựu  nghiệp 

sân hận, làm cho đối phương biết rõ mình giận họ, gọi là sân nghiệp. 

Cổ đức có dạy: “Nghiệp thành tất ưng đọa trầm luân, oán kết vạn đại, thế thế 

mạc  giải,  khả  bất  thận  tai!”  (Ác  nghiệp  thành  rồi  thì  bị  trầm  luân  đọa  lạc; 

muôn đời kết oán kết thù, đời đời không thể cởi mở, vậy thì không nên thận 

trọng hay sao?)   

 

---o0o--- 

 

Nhưng Bồ Tát muốn không sân hận phải làm cách nào? 

Phải triệt để tuân theo  lời Phật dạy: “Ưng  sanh  nhứt thiết chúng sanh  thiện 

căn  vô  tranh  chi  sự,  thường  sanh  từ  bi  tâm,  hiếu  thuận  tâm”  (nên  làm  cho 

chúng sanh tất cả được những căn lành không tranh chấp, và phải thường có 

lòng từ bi, lòng hiếu thuận). 



Theo Phật pháp, tâm địa của tất cả chúng sanh vốn là nhu hòa, thuần thiện, 

nhưng vì từ vô thỉ, bị vô minh phiền não che đậy khiến chúng sanh khởi tâm 

sân  hận,  phát  sanh  tranh  luận,  tranh  chấp.  Lúc  đầu  không  cần  thiết,  nhưng 

dần dà đi đến cảnh ẩu đả tàn khốc với nhau, thậm chí gây cảnh máu rơi thịt 

nát. Ðấy là sự thống khổ của chúng sanh. 

Sự  thật  là  tất  cả  sự  tranh  luận  trên  thế  gian  đều  do  tâm  sân  phát  sanh.  Nếu 

sân  tâm  không  hiện  khởi  tức  là  pháp  vô  tranh  (không  gây  gổ,  tranh  chấp). 

Pháp vô tranh chính là căn bản làm tăng thiện pháp. 



Bồ Tát đã hiểu đạo lý này thì phải thường khởi tâm từ bi, phát khởi căn lành 

sẵn có cho chúng sanh. Khi căn lành ấy được phát khởi thì thực hành thiện 

sự và sẽ không bao giờ xảy ra việc gây gổ, tranh chấp. Chừng ấy mọi người 

sẽ  sống  trong  không  khí  hòa  vui,  đi  đến  nơi  nào  cũng  tạo  được  một  bầu 

không  khí  tràn  đầy  hạnh  phúc  và  thế  gian  này  sẽ  trở  thành  cảnh  nhân  gian 

tịnh độ. 



Nếu  không  thực  hành  như  vậy,  ta  phát  nóng  giận  với  người,  người  nổi  sân 

hận với ta. Dần dần đôi bên tranh cãi, ẩu đả, thì thế gian này biến thành đấu 

trường của  A Tu  La. Bồ  Tát lại phải thường sanh tâm  hiếu thuận. Quán sát 

tất  cả  chúng  sanh  là  cha  mẹ  của  mình.  Trọn  ngày  luôn  phụng  dưỡng,  kính 

thờ không đủ làm sao dám ngỗ nghịch và sanh lòng tức giận đối với mẹ cha. 

Về  mặt  thế  gian  pháp,  một  người  con  đối  với  cha  mẹ  mà  sanh  lòng  nóng 

giận thì bị mọi người cho là đứa con bất hiếu. Huống chi một Phật tử thọ Bồ 

Tát giới mà không lo việc phụng sự hiếu dưỡng, lại nhẫn tâm trái nghịch từ 

ý của song thân? 



Nói  ngược  lại,  Bồ  Tát  cũng  xem  tất  cả  chúng  sanh  như  con  đỏ  của  mình, 

phải thường sanh tâm từ bi dưỡng dục con trai, con gái của  mình cho tử tế. 

Ðến khi  khôn  lớn trở thành  một  người  hữu  ích cho  nhân quần,  xã  hội. Ðâu 

thể nào nhẫn tâm sân hận với các con của mình, thậm chí còn đánh đập, mạ 

nhục chúng? 



Nói theo thế tục, kẻ thường đánh đập, mắng chửi con cái là người không có 

tâm  từ  ái.  Hà  huống  là  một  vị  Bồ  Tát,  đối  với  chúng  sanh  như con  đỏ  của 

mình mà  không có  tâm từ bi, ái  hộ  hay sao?  Làm sao có thể  nhẫn tâm  làm 

tổn hại các con của mình? 

Cho nên một hành giả Bồ Tát chân chánh, không thể buông lung sân tâm của 

mình, không thể vừa mới động đến đã đùng đùng nổi giận. Như thế sẽ không 

thể nào nhiếp hóa chúng sanh tu theo Phật pháp. 

Vì sân tâm khi sanh khởi, tất nhiên  mất tâm từ bi. Tâm từ bi đã mất thì huệ 

mạng  của  Phật  cũng  bị  đoạn  tuyệt.  Như  vậy,  còn  đâu  là  tư  cách  của  vị  Bồ 

Tát? 



Dù ở trường hợp nào, Bồ Tát hóa độ chúng sanh đều phải khuyến hóa chúng 

sanh phát sanh thiện căn, không được sân hận. Lại phải khởi tâm từ bi, tâm 

hiếu thuận đối với chúng sanh. Nếu không thực hành như vậy mà trái lại, đối 

với tất cả chúng sanh cùng những loài phi chúng sanh đem lời ác mắng mạ 

nhục, còn thêm đánh đập bằng tay chân hay dao gậy  mà vẫn chưa hả dạ thì 

hoàn toàn không đúng với tư cách của Bồ Tát. 



Ở trong kinh văn nói loài phi chúng sanh, ý nghĩa rốt ráo là gì? 

Có chỗ giải thích phi chúng sanh là loại vô tình như cây đá v.v... Có chỗ cho 

là  biến  hóa  thân.  Có  chỗ  nói  là  chư Phật,  thánh  nhân.  Nếu  đối  với  các  đối 

tượng ấy sanh khởi sân tâm thì  những tội  lỗi  vương  lấy có khinh, có trọng, 

luận giải bất đồng. 



Những trường hợp phát tâm sân nộ đối với những loài vô tình như cây, đá... 

vẫn  có  thể  xảy  ra.  Có  những  người  khi  phát  tâm  đại  sân  nộ,  chẳng  những 

đánh  mắng  những  kẻ  chung  quanh  mà  ngay  cả  với  những  vật  vô  tình  như 

bàn ghế, cây cối v.v... cũng vẫn nổi nóng, đánh đá, chửi mắng lung tung. Vì 

cây đá... là loài  vô tri  nên dù bạn khởi đại sân hận cách nào, đối  với chúng 

hoàn toàn không bị tổn hại. Chẳng qua hành động trên, chỉ chứng tỏ bạn là 

người không có công phu tu dưỡng, gây sự bất lợi cho chính bạn. Hành động 

này không phạm căn bổn trọng tội, chỉ phạm tội khinh cấu mà thôi. 



Trường  hợp đối  với  hàng biến  hóa  nhân  mà sanh  tâm sân  hận, dù  biến  hóa 

nhân thuộc về vô tình, nhưng bạn cứ tưởng thuộc về hữu tình nên sanh tâm 

sân hận, mạ nhục, nên cũng chỉ phạm tội khinh cấu. 



Nếu  đối  với  chư  Phật,  thánh  nhân  mà  sanh  tâm  sân  hận.  Vì  không  rõ  các 

ngài là thánh nhân có đủ các công đức nên mới sân si, cực lực đánh đập. Sở 

dĩ  gọi các  ngài  là phi chúng sanh,  vì các ngài không  như chúng sanh thông 

thường, tùy nghiệp thọ sanh trong các cõi sanh tử. 



Nếu đem lời ác mạ nhục là khẩu nghiệp. Dùng tay chân, dao gậy đánh đập là 

thân  nghiệp,  mà  vẫn  chưa  thỏa  dạ  là  ý  nghiệp.  Ba  nghiệp  như thế  hung  dữ 

còn hơn cọp sói nên kết thành căn bổn trọng tội. 

Bồ Tát dùng tâm sân hận mãnh liệt tổn não hữu tình, hoặc hữu tình dùng tâm 

phẫn nộ mãnh liệt xúc phạm Bồ Tát. Về sau hữu tình tỉnh ngộ biết mình có 

lỗi.  Bấy  giờ  nạn  nhân kia  mới đến trước  mặt  Bồ  Tát, đặc biệt dùng  lời  nhỏ 

nhẹ xin lỗi cầu sám hối, tạ tội. Ðúng luật, Bồ Tát lúc ấy phải tiếp thọ sự sám 

hối  của  người,  nhưng  trái  lại  nếu  vẫn  còn  không  hết  giận  thì  Phật  tử  này 

phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Trường hợp trên đây, vì người biết lỗi đến trước Bồ Tát cầu xin sám hối là 

đủ hai nghiệp thân và ý. Họ dùng lời nhỏ nhẹ xin lỗi sám hối tạ tội là thêm 

phần  khẩu  nghiệp.  Dùng  ba  nghiệp  kiền  thành  như  thế  để  sám  hối  với  Bồ 

Tát. Nếu Bồ Tát vẫn không hết giận: trên thì trái với Phật dạy, giữa thì trái 

với  bổn  tâm  của  mình,  dưới  thì  trái  với  hạnh  độ  sanh.  Ác  nghiệp  gia  tăng 

không tổn giảm, thánh đạo cách xa không thể tu hành. Cho nên nói Phật tử 

này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 



Bồ Tát nổi sân mắc phải trọng tội như vậy, vì mỗi khi có hành động cử chỉ 

sân nộ, chúng sanh chẳng những không dám đến gần, lại còn ly khai xa rời 

Phật pháp. Nên biết rằng Phật pháp cốt yếu nhiếp thọ chúng sanh. Nay bạn 

xô chúng sanh ra ngoài Phật pháp, đó chính là tội ác của bạn. Vì vậy, nếu Bồ 

Tát sân si với chúng sanh, thì tội ấy không thể dung thứ. 

Nên kinh Hoa Nghiêm dạy: “Ninh ái nhiễm vô sân” (thà sanh tâm ái nhiễm, 

không nên sanh tâm sân hận) là ý nghĩa này vậy. 



---o0o--- 

 

Tại sao Phật lại dạy như thế? 

Vì  ái  nhiễm  dù  không  tốt,  nhưng  còn  có  thể  kết  duyên  gần  gũi  với  chúng 

sanh,  để  đem  Phật  pháp  giáo  hóa,  dẫn  dắt  khiến  chúng  sanh  tín  thọ  để  trở 

thành  một  người  tốt  trong  Phật  pháp.  Còn  phát  khởi  nóng  giận  với  chúng 

sanh, chỉ làm cho chúng sanh xa lìa và kết ác duyên thì dù Phật pháp tốt đẹp 

đến đâu, chúng sanh cũng không chịu tiếp thọ sự khuyến hóa của bạn, để tin 

theo Phật pháp mà tu hành. 

Giới này đủ Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát:   

-  Tự  mình  không  giận,  không  bảo  người  giận,  thuộc  về  Nhiếp  Luật  Nghi 

Giới. 

- Thường sanh tâm từ bi thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

- Thường sanh tâm hiếu thuận là Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Vì thế nếu vi phạm giới này là hủy phá Tam Tụ Tịnh Giới thì không còn là 

tư cách của Bồ Tát. 

Giới này cũng có đủ hai loại Tánh và Giá tội:   

Tự trong tâm mình khởi sân hận là bị giặc sân phiền não cướp mất hết tất cả 

công đức pháp tài và làm thương tổn pháp thân huệ mạng của hành giả, nên 

thuộc về Tánh tội. Ðức Phật ngăn cấm không được vi phạm giới này, nếu có 

chỗ vi phạm thì thuộc về Giá tội. 

Phạm giới này phải hội đủ năm duyên mới kết thành trọng tội. Phân biệt sơ 

lược như sau:   

1. Thị chúng sanh (là chúng sanh):   

- Nếu đối với chúng sanh thượng, trung phẩm  mà nổi sân hận thì phạm căn 

bổn trọng tội. 

- Với chúng sanh hạ phẩm, sanh tâm sân hận, phạm tội khinh cấu. 

Nếu  với chúng sanh  hạ phẩm có đủ  giới  Bồ Tát mà sanh tâm sân  hận cũng 

phạm căn bổn trọng tội, nhưng giới thể không bị mất, cần phân biệt cho rõ. 



2. Tưởng chúng sanh (tưởng là chúng sanh): Gồm các trường hợp sau:   

Căn cứ vào Ðương, Nghi, Tịch mà phân biệt tội trọng và khinh, mỗi loại có 

hai câu, thành ra tất cả 6 trường hợp:   

*  Với  ba  trường  hợp  này,  nếu  khởi  tâm  đại  sân  nộ  thì  phạm  căn  bổn  trọng 

tội. 

- Thật là chúng sanh tưởng là chúng sanh thật. 

- Thật là chúng sanh nghi là chúng sanh thật. 

- Thật không phải chúng sanh tưởng là chúng sanh thật. 

* Với ba trường hợp này, nếu khởi tâm đại sân nộ thì phạm tội khinh cấu. 

- Thật là chúng sanh nhưng tưởng không phải chúng sanh. 

- Thật không phải chúng sanh tưởng không phải chúng sanh. 

- Thật không phải chúng sanh nghi là không phải chúng sanh. 



3. Sân tâm:    

Trong tâm ôm ấp niệm tức giận cao độ, khi người làm ta tức giận không đến 

bày tỏ  ý sám  hối tạ tội, lòng ta luôn ôm ấp sự tức giận.  Hoặc  người đó sau 

khi biết lỗi đến trước Bồ Tát, chí thành khẩn thiết cầu sám hối tạ tội, nhưng 

Bồ Tát vẫn sân hận không nguôi, không chịu hòa giải, tha thứ cho người đến 

sám hối. Đây chính là chủ nghiệp kết thành căn bổn trọng tội. 



4. Sân tướng (biểu lộ tướng không thọ sám hối):   

Những người đến Bồ Tát sám hối, tạ tội. Khi ấy, căn cứ vào đâu để biết Bồ 

Tát  có  tiếp  thọ  sự  sám  hối  của  người  hay  không?  Như  người  biết  lỗi,  đến 

trước Bồ Tát sám hối, tạ tội, Bồ Tát liền vào phòng đóng cửa lại, làm hai bên 

ngăn  ngại  nhau.  Dù  người  ấy  van  xin,  cầu  khẩn  cách  nào,  Bồ  Tát  cũng 

không  đếm  xỉa  đến.  Hoặc  đối  với  người  đến  sám  hối,  không  chút  thương 

tình, nói rằng: “Thôi ông đừng đến đây nữa. Tôi không thể nào hòa giải với 

ông. Tôi suốt đời tức giận ông. Tôi trông thấy ông càng thêm chán ghét. Tôi 

không  muốn  nói chuyện  với ông  nữa. Ông hãy  mau  mau đi  xa khỏi chỗ tôi 

v.v...” Như trên là biểu thị ý không tiếp thọ sự sám hối của người. 



5. Tiền nhân lãnh giải (người trước mặt lãnh hội, hiểu rõ)  

Bất luận bạn dùng những lời cự tuyệt, dứt khoát hay dùng những hành động 

tỏ ý cự tuyệt. Nếu  người  xác thực biết rõ  bạn không chịu tiếp  nhận sự sám 

hối của họ. Tùy theo hai nghiệp thân khẩu của bạn biểu hiện nhiều hay ít, mà 

kết thành tội nặng hay nhẹ. 



Trong Du Già Giới  Bổn có  nói  về  vấn đề  này:  Bồ  Tát an trụ  nơi  giới  pháp 

mà bị hữu tình vì không biết nên có những hành động lỗi lầm xúc phạm đến 

Bồ Tát. Sau khi nghĩ lại, biết mình có lỗi, hữu tình ấy liền đến trước Bồ Tát 

chí thành cung kính, đúng như pháp mà nhận lỗi, khẩn thiết cầu xin sám hối. 

Ðúng lẽ ra, lúc ấy Bồ Tát phải sanh tâm đại hoan hỷ, tiếp thọ sự sám hối tạ 

tội của  người, dùng  những  lời từ hòa  nhã nhặn an  ủi để cho  người được an 

vui.  Nhưng  Bồ  Tát  này  trong  tâm  lại  còn  ôm  niệm  giận  ghét,  nhân  cơ  hội 

này buông lời đả kích khiến người mất hết danh dự, và tăng thêm phiền não. 

Như thế, hoàn toàn trái với giới luật Bồ Tát và bị phạm tội nhiễm ô. 



Dù cho Bồ Tát không ôm tâm sân hận, bực tức đối với người đến sám hối, tạ 

tội; cũng không có ý muốn tổn não người, nhưng vì bản tánh hẹp hòi, không 

thể dung thứ sự xâm phạm mình trước kia, nên hiện tại dù người năn nỉ, sám 

tạ cách nào cũng không chịu tiếp thọ. Như thế trái với bổn nguyện lợi sanh 

của Bồ Tát nên cũng thuộc về tội nhiễm ô, vi phạm không thể dung thứ. 



Lại nữa, Bồ Tát an trụ giới luật dù hữu tâm hay vô ý xâm phạm, tổn hại đến 

hữu tình, hoặc dù không tổn  hại,  nhưng  nếu  người khác cho  là bạn  làm tổn 

hại thì bạn phải thành khẩn sám hối, tạ lỗi với hữu tình ấy, để tránh sự hiểu 

lầm mà kết thành oán thù giữ hai bên. Nhưng vì trong tâm bạn có niệm ghét 

giận tật đố, hoặc do tánh cống cao ngã mạn nên đã không nhận lỗi và không 

sám hối tạ tội với hữu tình. Hoặc do nhân duyên đặc biệt nào đó, phải gắng 

gượng  đến  người  nói  lời  khiêm  nhượng,  nhưng  trong  tâm  vẫn  mang  niệm 

khinh thường. Như vậy là không đúng với tư cách một vị Bồ Tát, nên cũng 

thuộc về tội nhiễm ô. 



Trường hợp Bồ Tát dùng phương tiện để điều phục chúng sanh, khiến chúng 

sanh  ra  khỏi  cảnh  giới  bất  thiện,  được  an  trụ  trong  Phật  pháp  nên  Bồ  Tát 

không tiếp thọ sự sám hối của chúng sanh. Trường hợp này không bị phạm 

tội. 

Trường  hợp bạn phải đến trước người sám hối, tạ tội,  nhưng  bạn biết trước 

tánh tình của người ấy ưa gây gổ, và sự việc không đến sám hối, tạ lỗi tính 

ra có phần tốt hơn. Vì nếu đến sẽ làm tăng thêm phần nóng giận và phát đại 

sân nộ cho họ, nên bạn không đến cũng không phạm tội. 



Hoặc bạn biết cá tánh của người ấy rất hòa nhẫn, đối với bất cứ việc gì cũng 

không có tâm hơn thua. Nếu bạn đến sám hối chỉ làm cho người đó thêm hổ 

thẹn. Bạn nhận thấy như thế nên không đến hối tạ, cũng không phạm tội. 

Ðiều  quyết  định:  Bồ  Tát đối  với  tất  cả  chúng  sanh  không  nên  phát  đại  sân 

nộ. Ðó là quy định không thể thay đổi. Nhưng chúng sanh căn tánh bất đồng, 

vì thế phương pháp giáo hóa dẫn dắt cũng không thể một mực. 



Nghĩa  là  lúc  cần  phải  từ  bi  thì  thực  hành  hạnh  từ  bi.  Lúc  đáng  chiết  phục 

cũng phải tỏ sân hận. Như trường hợp chúng sanh tánh tình bạo ác, hoặc với 

những đồ chúng ác tánh, ác kiến, vì muốn cho những người ấy tiến vào con 

đường chánh của Phật pháp nên không thể không biểu lộ ra cặp mắt phẫn nộ 

của thần Kim Cang. 

Cổ đức có dạy:   

Ngoại hiện oai nghi tâm thực từ, 

Khẩu hạ xích chi niệm chí mẫn; 

Chánh thị đại sĩ điều phục cang cường   

Chúng sanh chi đại dụng, 

Khởi dữ cụ tam độc giả nhi tỷ gia? 

Dịch:   

Bên  ngoài  hiện tướng oai  nghi  mà  nội tâm thì hiền từ,  ngoài  miệng quở  la, 

xua  đuổi  mà  trong  lòng  vô  cùng  thương  xót.  Ðây  chính  là  sự  đại  dụng  để 

điều  phục  chúng  sanh  cang  cường  của  bậc  đại  sĩ,  đâu  có  thể  so  sánh  với 

những người đầy đủ tam độc trong lòng. 

Cho nên xưa nay Phật pháp cũng có câu:   

Kim Cương nộ mục; 

Bồ Tát tâm trường. 

Dịch:   

Bên ngoài hiện cặp mắt phẫn nộ như thần Kim Cương, nhưng tâm dạ lại là 

tấm lòng nhân hậu của Bồ Tát. 



Nơi đây xin nêu một thí dụ, như trường hợp có những chúng sanh không biết 

hổ thẹn, nếu không hủy phá cấm giới của Như Lai thì cũng vi phạm quy chế 

của  Tăng  đoàn.  Bồ  Tát  gánh  vác  trách  nhiệm  giáo  hóa  dẫn  dắt  mọi  người. 

Nếu thấy chúng sanh có những sai phạm phải quở trách, thì phải cực lực quở 

trách.  Cần  phải  trị  phạt  thì  trị  phạt;  cần  tẫn  xuất  thì  phải  y  luật  tẫn  xuất. 

Tuyệt  đối  không  được  vị  nể.  Những  chúng  sanh  như  vậy  không  nên  dung 

túng họ làm ác mãi. 



Nếu Bồ Tát có tâm nhiễm ô, đối với người có tội nhiều lại thương xót, luyến 

ái, ấy là từ bi giả dối. Trường hợp đáng quở trách mà không quở trách, đáng 

trị  phạt  mà  không  trị  phạt,  đáng  tẫn  xuất  mà  không  tẫn  xuất;  dung  túng 

những người phá cấm giới, phạm quy điều, để cho họ tiếp tục tạo ác, để rồi 

phải bị đọa  lạc. Ðiều ấy chẳng  những không  phải tâm  từ bi của  Bồ  Tát  mà 

thuộc về tội nhiễm ô, vi phạm giới hạnh của Bồ Tát. 



Cho  nên  một  vị  Bồ  Tát không  phải  giữ  lấy  một  mặt  từ bi  mà  được,  có  khi 

cũng  cần  hiện  oai  lực  để  dẫn  dắt  chúng  sanh  đi  lên  con  đường  chánh  của 

Phật pháp. Có những trường hợp đặc biệt, Bồ Tát không cần phải quở trách, 

trị phạt, tẫn xuất các hành giả học Phật ấy, vẫn không bị phạm tội. 

Chẳng hạn như Bồ Tát biết rõ kẻ ấy nương vào một thế lực ác. Dù trách phạt 

họ  thế  nào cũng không có tác dụng.  Hoặc  biết chúng sanh ấy tánh  tình đặc 

biệt  ngang  trái,  không  thể  giảng  giải,  hoặc  nói  lời  chi  họ  cũng  không  chịu 

tiếp thọ. Hoặc biết chúng sanh ấy không có chút tâm hổ thẹn. Nếu bạn hành 

sự đúng theo pháp, chẳng những họ không tiếp thọ, lại còn thốt ra những lời 

thô  ác,  khiến  việc  làm  của  bạn  không  thành  tựu.  Hoặc  biết  chúng  sanh  ấy 

tâm sân  hận rất  nặng,  nếu quở trách, trị phạt chẳng  những  họ  không cho  là 

bạn  muốn  dạy  bảo  để  họ  trở  thành  người  tốt,  ngược  lại  giận  ghét  bạn  suốt 

đời... 



Những  loại  chúng  sanh  nói  trên  bạn  có  thể  mặc  kệ  chúng  không  cần  quở 

trách, trị phạt, tẫn xuất, mà không vi phạm giới Bồ Tát. Vì sao vậy? 

Vì dù răn dạy cách nào, nhất định phải đạt tác dụng lợi ích mới được. Bằng 

ngược lại, thà đừng răn dạy tốt hơn. 

Lại nữa việc trị phạt, quở trách còn phải hợp và thích ứng với thời cơ. Nếu 

tình hình thực tế lúc ấy không thích hợp, trị phạt sẽ sanh khởi chuyện tranh 

chấp,  gây  gổ  càng  dữ dội.  Nếu  không  trị  phạt  thì  vấn  đề  lại  không  đến  nỗi 

thành việc ác thì không nên trị phạt. 



Hoặc biết rõ nếu trị phạt, quở trách, chẳng những không thể khiến người bỏ 

dữ  theo  lành,  lại  còn  làm  cho  tăng  đoàn  sanh  chuyện  gây  gổ,  náo  loạn, 

không thể cùng nhau an tu, thậm chí vì sự quở trách này mà tăng đoàn bị rạn 

nứt thì không nên quở trách. 



Hoặc kẻ phá giới phạm quy kia vốn là kẻ rất biết bổn phận, nhưng vì sự lầm 

lỡ  nhất thời  mà  làm  những  việc không  đúng pháp,  về sau tự phản tỉnh, biết 

mình có lỗi sẽ tự trách phạt lấy  mình và cải hối  một cách nhanh chóng, thệ 

nguyện không bao giờ tái phạm lỗi lầm. 

Những trường  hợp  như vậy,  Bồ  Tát không quở trách, trị phạt  vẫn không  vi 

phạm Bồ Tát giới. Với người thường sanh tâm sân hận, tương lai quyết phải 

đọa lạc  vào trong tam ác đạo, thọ các quả báo thống khổ. Ðại Trí Ðộ  Luận 

có nói: “Do duyên cớ sân  hận, sau khi  xả  thân bị  đọa  vào tám cảnh đại địa 

ngục”. 



Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  dạy:  “Tội  sân  hận  thượng  phẩm  là  nhân  địa  ngục; 

trung  phẩm  là  nhân  súc  sanh;  hạ  phẩm  là  nhân  ngạ  quỷ”.  Nếu  khi  thọ  quả 

báo trong tam ác đạo đã mãn, chuyển sanh trong nhân gian sẽ bị hai thứ quả 

báo:   



1. Thường bị người tìm kiếm chỗ hay dở của mình. Nói bạn việc này không 

đúng, việc kia không đúng. Xem như bạn là một người không có một điều gì 

đúng cả. 



2. Thường bị người não hại sự sinh hoạt của bạn, ở bất cứ nơi nào cũng làm 

cho bạn bị khổ não. Do đó, bạn không bao giờ được an ổn. 

Lại  nữa,  phàm  người  có  tánh  nóng  giận,  do  trong  lúc  phát  đại  sân  nộ,  sắc 

mặt hết sức khó nhìn. Cho nên lúc chuyển sanh làm người tướng mạo rất xấu 

xa,  người  người  thấy  đều  không  ưa  thích.  Chánh  báo  đã  như  vậy  thì  y  báo 

thọ dụng hoàn toàn không được vừa ý, thậm chí những hoa quả, phẩm vị của 

chúng dù ngọt, nhưng bạn ăn vào lại rất đắng chua. 

Theo Phật  pháp dạy: “Chư Thiên cõi Dục  còn có sân  hận,  nhưng chư thiên 

hai cõi Sắc và Vô Sắc đều không sân hận”. Trong Câu Xá Luận có câu tụng 

rằng:  “Thượng  nhị  bất  hành  sân”  (hai  cõi  trời  trên,  sân  tâm  không  hiện 

hành). 



Hiện tại lúc làm người thường vọng sanh sân hận thì trạng thái an vui thiền 

định của  hai cõi trên tự  nhiên  mất  hẳn, không thể  hưởng thọ. Chẳng  những 

trạng  thái  an  vui  thiền  định  ở  thế  gian  không  được  phần  mà  vui  giải  thoát 

của Nhị Thừa tự nhiên cũng không có. 

Là một vị Bồ Tát, cần phải lấy tư lợi, lợi tha làm bổn nguyện duy nhất. Và 

bổn  nguyện  này, nhất định phải phát  xuất  từ  nơi tâm từ bi  mới có thể hoàn 

thành hạnh nguyện tư lợi, lợi tha. Vì thế, nếu thường sanh tâm nóng giận thì 

hạnh nhị lợi nói trên bị sân hận làm tổn hại. Cho nên dù ở bất cứ trường hợp 

nào, quyết không nên sân hận vậy. 



---o0o--- 

B.1.1.10. HỦY BÁNG TAM BẢO GIỚI 

(giới hủy báng Tam Bảo) 

Kinh văn: 



1. Phiên âm:   

Từ câu “nhược Phật tử tự báng Tam Bảo” cho đến câu “thị Bồ Tát Ba La Di 

tội”. 

2. Dịch nghĩa:   



Nếu Phật tử tự mình hủy báng Tam Bảo, xúi người hủy báng Tam Bảo, nhân 

hủy  báng,  duyên  hủy  báng,  cách  thức  hủy  báng,  nghiệp  hủy  báng.  Phật  tử 

nghe  một  lời  hủy  báng  Tam  Bảo  của  ngoại  đạo  và  kẻ  ác,  lòng  đau  như  ba 

trăm cây nhọn đâm vào tim mình, huống là tự miệng mình hủy báng. Không 

có đức tin và lòng hiếu thuận đối với Tam Bảo, lại còn giúp sức cho kẻ ác, 

kẻ tà kiến hủy báng Tam Bảo, Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội. 

Lời giảng:   

Ðây là giới rốt sau của mười giới trọng. Trong Du Già Bồ Tát Giới Bổn gọi 

là  giới  “báng  loạn  chánh  pháp”,  hay  gọi  là  “hủy  báng  Bồ  Tát  pháp”,  cũng 

gọi là giới “tà kiến, tà thuyết”. 

Tam Bảo tức là chiếc đò rộng lớn đưa người ra khỏi nẻo tà:   

- Là yếu môn đi vào Phật đạo. 

- Là cảnh thù thắng cho người sơ phát tâm. 

- Là chỗ cùng tột của tất cả những ai muốn nương về. 

- Là chiếc thuyền từ đưa chúng sanh qua bể khổ. 

- Là ngọn minh đăng soi sáng trong đêm trường hắc ám. 

- Là trận mưa to lúc ngôi nhà lớn đang hỏa hoạn. 



Vì thế, tất cả mọi phương diện, tất cả chúng sanh đều phải nhất tâm thừa sự, 

kính thuận và thân cận cúng dường, mong cho ngôi Tam Bảo trong thế gian 

được mãi mãi hưng thạnh, làm chỗ nương nhờ an ổn cho chúng sanh. Nếu đã 

không  làm  được  như  vậy,  lại  còn  cực  lực  hủy  báng  Tam  Bảo,  là  tự  mình 

chuốc lấy tai họa thâm sâu và làm hại cho tất cả mọi người, làm đoạn tuyệt 

tất cả hạt giống trong ngôi Tam Bảo. Tội ác này lớn biết dường nào, vì vậy 

mà kết thành căn bổn trọng tội! 



Ðề  mục  giới  này  gọi  là  hủy  báng,  chính  là  sự  chống  trái,  tự  mình  không 

minh bạch chút đạo lý nào, không có tri kiến chính xác, rồi đối với Tam Bảo 

vọng  sanh  chê  bai,  bàn  luận  hoàn  toàn  không  đúng  sự  thật,  nên  gọi  là  hủy 

báng. 

Tam Bảo là phước điền mầu mỡ, đem lại lợi ích cho tất cả chúng sanh, đáng 

lẽ không được hủy báng. Nhưng chúng sanh sở dĩ hủy báng Tam Bảo là do 

tà kiến xúi giục. 



Tà kiến là sự sai lầm của tư tưởng. Khi một người có tư tưởng sai lầm thì bất 

cứ điều  gì  họ cũng cực  lực  bài bác, không thừa  nhận. Phật pháp  nhận định 

rằng những tội lỗi do tư tưởng sai lầm sản sinh, so với tất cả những tội khác 

thì nặng hơn hết. Tà kiến nói ra thì rất nhiều, nhưng chư cổ đức quy nạp lại 

một cách đại khái gồm có bốn loại sau đây:   



1. Thượng phẩm tà kiến: loại tà kiến này phủ nhận mọi hành vi đạo đức. Căn 

bản  là  bài  bác  luật  nhân  quả  của  thiện  ác  nghiệp.  Không  thừa  nhận  bất  cứ 

thuyết thiện nhân, thiện quả hay ác nhân, ác quả nào, như hạng nhất-xiển-đề 

thuộc loại tà kiến thượng phẩm này. 

(Nhất-xiển-đề,  Trung  Hoa  dịch  là  Bất  Tín.  Nghĩa  là  không  tin  Phật  pháp. 

Kinh  Niết  Bàn  quyển  năm  nói:  “Những  người  không  có  tín  tâm  với  Tam 

Bảo gọi là nhất-xiển-đề”). 



2. Trung phẩm tà kiến: thứ tà kiến  này  không thừa  nhận Tam  Bảo có công 

đức thù thắng hơn ngoại đạo, thậm chí còn nói Tam Bảo không bằng ngoại 

đạo là khác. 

Nếu loại chấp trước sai lầm này uẩn súc trong nội tâm đã thành thục rồi hủy 

báng Tam Bảo thì phạm căn bổn trọng tội, luôn cả giới thể cũng bị mất. Nếu 

nội tâm đã thừa nhận Tam Bảo là thù thắng hơn ngoại đạo, nhưng chỉ ở đầu 

lưỡi rao nói Tam Bảo không bằng ngoại đạo. Vì chưa bỏ Chánh Ðế theo hẳn 

Tà  Ðạo,  dù  là  phạm  căn  bổn  trọng  tội,  nhưng  giới  thể  không  hoàn  toàn  bị 

mất. Nhưng nếu một lần nói Tam Bảo không bằng ngoại đạo thì kết trọng tội 

một lần. Nói nhiều lần thì kết trọng tội nhiều lần. Vì thế, tội hủy báng Tam 

Bảo này không nên tùy tiện nói càn. 



3. Hạ phẩm tà kiến: các Phật tử thọ Bồ Tát giới, tu học pháp Ðại Thừa, phải 

thú hướng đến Ðại Thừa, là mục đích duy nhất của mình. Về sau nếu bỗng 

nhiên  biến  cải  ý  niệm  của  mình,  buông  bỏ  bổn  nghiệp  Ðại  Thừa  cần  phải 

học tập của mình, để chuyên tâm nhứt ý học theo pháp Tiểu Thừa. 

Nếu  thứ pháp chấp  trước  này đã thành tựu trong  nội tâm thì phạm căn  bổn 

trọng tội, và mất hẳn giới thể của Bồ Tát. 

Nếu thứ chấp trước  này chưa thành tựu trong  nội tâm, thì chỉ thuộc  về  giới 

có tâm trái bỏ Ðại Thừa, trong phần các giới khinh. 



4. Tạp loại tà kiến (tà kiến tạp nhạp, gặp thứ nào cũng tin): Chia làm nhiều 

trường hợp. 



* Chấp Ðại  Thừa  hủy  Tiểu  Thừa: cho rằng  Bồ  Tát học pháp Ðại Thừa, chỉ 

cần  thành  thật  học  pháp  Ðại  Thừa  là  đủ.  Với  giáo  pháp  tương  ứng  Thanh 

Văn  thừa,  Bồ  Tát  không  cần  phải  học  tập,  như  trong  Du  Già  Bồ  Tát  Giới 

Bổn nói: “Bồ Tát cần chi học tập, cần gì phải nghe theo và bẩm thọ, hành trì, 

tinh tấn tu học giáo pháp tương ứng Thanh Văn thừa?” Như thế sẽ phạm tội 

khinh cấu “nhiễm ô khởi”. 

(Lưu ý: Danh từ “nhiễm ô khởi” có rất nhiều ý nghĩa. Ở đây có nghĩa là một 

thứ tội từ phiền não phát sanh). 

Phải biết Phật pháp bên Tiểu Thừa dù nói là không được rốt ráo, nhưng đây 

là phần cơ bản rốt ráo của Phật pháp xuất thế. Vả lại, chư Phật trong ba đời 

xuất  hiện  ở  thế  gian,  giáo  hóa  chúng  sanh,  không  vị  Phật  nào  chẳng  tuyên 

thuyết giáo pháp Tam Thừa. 



Cho nên Bồ Tát đã phát Bồ Ðề tâm, đối với pháp Ðại Thừa cần phải tu học 

là  lẽ đương  nhiên,  nhưng  với  pháp  Thanh  Văn  thừa cũng cần  phải  học tập, 

để  làm  phương  tiện  độ  sanh  cho  chính  mình.  Không  được  nói:  “Tôi  đây  là 

người Ðại Thừa, không cần học pháp Tiểu Thừa”. Nhưng nếu chỉ chấp chặt 

một  bên,  theo  pháp  Tiểu  Thừa  không  ra  khỏi,  cố  nhiên  cũng  không  đúng; 

nhưng bài bác pháp Tiểu Thừa không chịu học tập, cũng là điều tuyệt đối sai 

lầm. 



Lại có người khuynh hướng thiên về sự hủy báng một bộ kinh nào đó. Như 

đối với các kinh điển Ðại Thừa, bộ nào hợp với tư tưởng của  mình thì thừa 

nhận là Phật nói. Nếu bộ nào không hợp thì cho là không phải Phật nói, và 

cho  rằng  bộ  kinh  ấy  không  phải  của  Phật  giáo,  mà  thuộc  về  tà  thuyết  của 

ngoại đạo. Chấp như vậy sẽ phạm tội khinh cấu. 

Trong  giới  kinh  nói:  “Nếu  Bồ  Tát  khi  nghe  nghĩa  lý  thậm  thâm,  chân  thật 

của Bồ Tát pháp tạng cùng với vô lượng thần thông diệu dụng của chư Phật, 

Bồ Tát, mà bài báng, không tiếp thọ, nói là không có lợi ích cho chúng sanh, 

không  phải  pháp  của  Như  Lai  nói,  không  thể  đem  sự  lợi  ích  an  lạc  lại  cho 

chúng sanh thì vị Bồ Tát này phạm tội nhiễm ô khởi”. 



Lại nữa, nếu có kẻ tín tâm không được thuần khiết, người ấy đối với oai đức 

của Tam Bảo, với nghĩa lý của pháp Ðại Thừa, luật nhân quả thiện ác, tuy có 

tâm  thâm  tín  không  đối  nghịch,  nhận  chân  những  lời  trong  kinh  nói  đều 

đúng. Nhưng đồng  thời cũng cho rằng  ngoại  đạo, quỷ thần cũng có oai  lực 

của quý vị ấy, nên bảo nhau tín phụng theo ngoại đạo hoặc quỷ thần. Thậm 

chí  còn  dùng  phù  chú,  điệp  sớ  cúng  tâu  lên  cho  quỷ  thần  biết  rõ.  Chẳng 

những  tự  mình  tin  hiểu,  thực  hành  như  vậy,  lại  còn  khuyến  hóa  mọi  người 

cũng tin hiểu và thực hành như vậy. 



Việc này trong thời buổi hiện tại có thể nói là rất nhiều. Y theo giới Bồ Tát 

mà  nói,  lối  tin  không  thuần  khiết  này  không  thể  chấp  nhận  và  sẽ  phạm  tội 

khinh cấu. 



Chúng ta nên biết, đối với tín ngưỡng, điều tối yếu là không được phức tạp. 

Nếu bất cứ điều gì cũng cho là đúng, tin một cách tạp nhạp, không phân biệt 

Phật, quỷ thần hoặc Bồ Tát, là trái với chánh tín của người Phật tử, thuộc về 

tri kiến điên đảo, không thể gọi là người Phật tử chánh tín. 

Lại  có  hạng  người  vì  sức  trí  huệ  kém,  đối  với  mọi  vấn  đề  không  biết  khéo 

léo  phân  biệt  lựa  chọn,  chỉ  nương  theo  những  lời  giải  thích  bất  đồng  của 

người  khác;  cho  rằng  lời  giải  thích  này  cũng  đúng,  lời  giải  thích  kia  cũng 

đúng,  nên  không  dám  có  ý  kiến  riêng  để  bài  bác  người.  Hạng  người  này 

không phạm tội gì. Nếu tự mình sức trí huệ kém, hiểu biết không tới, đối với 

kiến  giải  của  người  không  tự  thấu  triệt  lại  theo  trí  huệ  thiển  cận  của  mình 

mặc tình lấy, bỏ, người này phạm giới khinh suất. 



Lại  nữa,  có  kẻ  biết  lý  thuyết  của  người  khác  là  đúng,  nhưng  vì  muốn  phô 

bày kiến giải của mình, tự cho là cao siêu, cưỡng kiến, lập tư tưởng, lý luận 

của tự mình không đồng với mọi người. Lại còn cực lực bài xích tư tưởng, lý 

luận của người, cho rằng không đúng. Hạng người này phạm tội kiêu mạn. 

Lại có hạng  người thuyết pháp theo  lối tương tự (mới  nghe thấy  giống  như 

chánh  pháp),  nghĩa  là  điên  đảo  giảng  nói  cho  người.  Chẳng  hạn  nói  rằng: 

Ðại phàm Bồ Tát hành Bồ Tát đạo, phải ở trong sanh tử hóa độ chúng sanh, 

cho nên không tích cực mong cầu lạc thú Niết Bàn. Nếu chỉ ưa thích chứng 

đắc Niết Bàn thì bị sa vào lỗi trầm không trệ tịch như những kẻ chấp Không 

bên Tiểu thừa,  mãi ở trong cảnh Niết Bàn, hưởng thụ sự khoái lạc của Niết 

Bàn,  nên  không  thể  ở  trong  sanh  tử  hóa  độ  chúng  sanh  (“trầm  không  trệ 

tịch” chỉ cho các thánh nhân phái Tiểu thừa, ưa thích an trụ Niết Bàn, không 

nhập  thế  độ  sanh).  Vì  muốn  gánh  vác  trách  nhiệm  hóa  độ  chúng  sanh,  vì 

muốn  tích  cực  với  công  tác  độ  sanh  nên  vị  Bồ  Tát  bất  luận  thế  nào  cũng 

không nên cầu ưa thích chứng đắc Niết Bàn, mà phải cực lực nhàm chán lìa 

bỏ. Cần phải ở trong sanh tử cứu độ chúng sanh, nên đối với các phiền não 

có công  năng tư nhuận cho sanh tử, không  nên sanh tâm sợ sệt, không  nên 

suốt năm tháng lo đoạn trừ phiền não. 

Tại sao vậy? Vì phiền  não  một khi đã đoạn trừ, thì sẽ chứng  đắc Niết Bàn. 

Mà đã chứng đắc Niết Bàn thì không thể ở trong sanh tử hóa độ chúng sanh. 

Thế là hoàn toàn không tương ứng với tinh thần Bồ Tát đạo. 

Vì thế, Bồ Tát đối với các phiền não làm não loạn thân tâm, không cần sanh 

tâm nhàm chán như các hành giả Thanh Văn thừa. 



---o0o--- 

 

Tại sao vậy? 

Vì Bồ Tát phát Bồ Ðề tâm, hành Bồ Tát đạo, phải ở trong thời gian lâu xa ba 

a tăng kỳ kiếp thọ sanh tử, để cầu quả vô thượng Bồ Ðề. Ðiều minh chứng là 

trường  hợp đức Di  Lặc  Bồ  Tát ở trong sanh  tử độ sanh. Chính Ngài không 

cần tu tập Thiền Ðịnh, cũng không cần đoạn phiền  não. Ngài  là tấm  gương 

rất  tốt  cho  chúng  sanh  noi  theo.  Như  vậy,  cần  chi  phải  sanh  tâm  nhàm  lìa 

sanh tử và đoạn diệt phiền não, ưa thích Niết Bàn? 



Lối  thuyết  pháp  trên  hoàn  toàn  sai  lầm,  và  trái  hẳn  với  tinh  thần  của  Ðại 

Thừa Phật pháp, và đối với giới Bồ Tát cũng có chỗ vi phạm. Tại sao vậy? 

Nên  biết  rằng:  phiền  não  nhiễu  loạn  thân  tâm  giới.  Chẳng  những  hành  giả 

Thanh  Văn  trong  thâm  tâm  cực  lực  nhàm  lìa,  mà  chính  ngay  chư  Bồ  Tát 

trong  thâm tâm cũng chán  lìa  phiền  não  một cách  nhiệt thiết.  Tâm chán  lìa 

phiền não của Bồ Tát, nếu đem so với hành giả Thanh Văn thì vượt xa đến 

trăm nghìn vạn ức lần. 



Với sự sợ hãi sanh tử, sự ưa thích mong cầu Niết Bàn, hành giả Thanh Văn 

thừa đều không thể sánh kịp với Bồ Tát. Tại sao vậy? 

Vì hành giả Thanh Văn chỉ mong giải thoát cho chính mình; còn Bồ Tát mục 

đích  là  khắp  vì tất cả chúng sanh  mà cầu chứng Niết  Bàn,  nên  nỗ  lực đoạn 

phiền  não  để  giải  thoát  cho  chính  mình,  đồng  thời  làm  lợi  ích  cho  tất  cả 

chúng sanh, như thế không thể bảo là giống nhau được. 

Ðặc  điểm  lớn  nhất  của  Bồ  Tát  là  ở  trong  sanh  tử  mà  không  bị  sanh  tử  lay 

động và dần dần thoát ly sanh tử. Lăn lộn trong phiền não mà có thể dần dần 

xa lìa phiền não. 



Như đức  Di  Lặc  Bồ  Tát không  cần  tu  tập  Thiền  Ðịnh,  không  cần  đoạn  trừ 

phiền  não  mà  lại được đức Bổn  Sư Thích Ca thọ ký cho Ngài sẽ ở thế giới 

này thành Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Công phu tu hành đến mức 

này đâu phải hành giả Thanh Văn có thể thực hành được. 

Theo những điều vừa phân tích, chúng ta thấy Bồ Tát không phải không có 

tâm ưa thích cầu chứng Niết Bàn, không phải không sợ sanh tử, không phải 

không  lo đoạn trừ phiền  não. Như vậy thì  những  lời thuyết pháp trên thuộc 

về lối vọng ngữ điên đảo và lầm lộn. 

Giới này thất chúng Phật tử dù không hoàn toàn vi phạm, nhưng cũng không 

phải hoàn toàn không trái phạm. Vì phiền não chúng sanh quá sâu nặng, đôi 

lúc phiền não xung động  mà quên hẳn mình là đệ tử của Tam Bảo. Ðối với 

Tam Bảo mà  mình đã phụng kính từ lâu, vô tình không ý thức, sanh ra hủy 

báng  mà  tự  tạo  tội  nghiệp  rất  sâu  nặng  cho  chính  mình.  Ðức  Phật  biết  rõ 

Phật tử có thể vi phạm giới này nên trong giới Ðại Thừa và Tiểu Thừa đều 

có  chế  định  giới  điều  này,  để  ngăn  ngừa  tội  hủy  báng  phi  lý.  Nhưng  lập 

trường  của  Ðại  Thừa  và  Tiểu  Thừa  bất  đồng,  nên  việc  phạm  giới  có  sự 

khinh, trọng sai khác. 



Bồ Tát lấy việc độ sanh làm trách nhiệm, nên đối với chúng sanh phải giảng 

nói  Phật  pháp  thuần  chánh,  không  nên  nói  Phật  pháp  tương  tự.  Với  Tam 

Bảo,  phải  tìm  nhiều  phương  tiện  xưng  dương,  tán  thán,  không  nên  có  một 

niệm hủy báng, bất kính. 



Nếu hủy báng Tam Bảo và tuyên thuyết chánh pháp tương tự làm lầm loạn 

giáo pháp của Như Lai, tội này nặng vô cùng, nên liệt vào căn bổn trọng tội. 

Hành  giả  Thanh  Văn  lấy  việc  tự  tu  làm  trách  nhiệm,  nếu  giảng  nói  pháp 

tương tự, tuy không đến nỗi đầu độc chúng sanh sâu nặng, nhưng hủy báng 

Tam Bảo đương nhiên cũng là tội đại nghịch. 

Những bạn đồng đạo khi thấy xảy ra sự kiện này, phải cố gắng khuyên ngăn, 

giảng giải cho họ rằng: hành động giảng nói pháp tương tự hoàn toàn bất lợi 

với họ, và điều ấy quyết không được làm. 



Nếu  như  một,  hai  lần  đến  ba  lần  khuyên  gián  mà  họ  vẫn  không  từ  bỏ,  thì 

xem như họ đã bị tà độc ăn sâu vào tâm, không phương thế cứu vãn. Lúc ấy, 

đành  phải  kết  tội  họ,  nhưng  chỉ  là  phạm  Ba  Dật  Ðề,  thiên  thứ  ba  trong  số 

năm thiên, và so với căn bổn trọng tội của Bồ Tát có sự khác biệt thật sự:   

Thể  của  Tam  Bảo  như  vầng  nhật  nguyệt  không  thể  dùng  một  ngón  tay  mà 

ngăn che được. 

Ðức  của  Tam  Bảo  không  thể  dùng  một  lời  mà  có  thể  hủy  báng  được.  Nếu 

hủy  báng  Tam  Bảo  chẳng  khác  nào  người  quăng  búa  muốn  chém  chặt  hư 

không. Hư không không thể chém chặt được, trái lại tự thương hại cho bản 

thân  mình.  Hủy  báng  Tam  Bảo  cũng  thế,  chỉ  gia  tăng  tội  ác  cho  mình  mà 

thôi, 



Ðức Phật đối  với đại chúng dạy  rằng: “Nếu Phật tử  là  một  vị  Bồ  Tát đi  lợi 

ích  chúng  sanh,  bất  luận  tự  mình  hủy  báng  Tam  Bảo,  hay  bảo  người  hủy 

báng Tam Bảo, tội lỗi ấy rất nặng và to lớn. Vì chẳng những đem hết thiện 

căn công đức của mình thiêu đốt hết, lại còn phá hoại tín tâm của chúng sanh 

đối với  Tam  Bảo, đồng thời còn tiêu diệt  pháp  nhãn của chúng sanh. Ấy  là 

một  đại  ác  tri  thức  của  chúng  sanh,  làm  cho  cả  mình  lẫn  người  thành  tựu 

nghiệp nhân A Tỳ địa ngục”. Vì thế, để tăng trưởng thiện căn cho mình hay 

cho người, đều không nên hủy báng Tam Bảo. 



---o0o--- 

 

Thế nào là tự mình hủy báng Tam Bảo? 

Có  một  loại  ngoại đạo  nói  như  vầy: “Ðệ tử Phật thường  nói đức Giáo Chủ 

của  họ  là  bậc  Nhất  Thiết  Trí,  nhưng  chúng  ta  xem  ra  trên  thế  gian  này, 

không có một người nào là Nhất Thiết Trí. Thế mà tín đồ Phật giáo nói bậc 

Nhất  Thiết  Trí  chính  là  Ðức  Phật.  Chúng  ta  không  thể  thừa  nhận,  vì  trong 

thực tế vẫn không có Phật...” Như thế là hủy báng Phật Bảo. 

Chánh pháp của Như Lai tuyên thuyết có bốn thứ: Giáo, Lý, Hạnh, Quả. Bất 

luận hủy báng thứ nào đều gọi là hủy báng Pháp Bảo. 

Như có  người bị  ma  làm  mê  hoặc, do đó,  đối  với Phật pháp tín  giải  không 

chính  xác,  nên đối  với kinh điển thậm thâm của Như Lai cực  lực  hủy  báng 

rằng:  “Kinh  điển  này  không  phải  của  Phật  nói,  Phật  không  bao  giờ  nói 

những lời như vậy”. Người thốt ra những lời như thế là hủy báng Pháp Bảo. 

Vì  đối  với  giáo  pháp  của  Phật  dám  cả  gan  phán  đoán  cho  là  không  phải 

pháp,  không  phải  luật.  Như  trong  kinh  Ðại  Bát  Nhã,  quyển  thứ  năm  trăm, 

cũng nói:   

“Thiện Huệ bạch Phật rằng:   

-  Người  ngu  si  kia  do  duyên  cớ,  nghiệp  duyên  chi  mà  hủy  báng  pháp  Bát 

Nhã Ba La Mật Ða thậm thâm như thế? 

Ðức Phật bảo Thiện Huệ vì bốn nhân duyên như sau:   

- Bị các tà ma dối gạt, mê hoặc. 

- Do nguyên nhân đối với pháp thậm thâm không tín giải. 

- Do nguyên nhân không chuyên cần tinh tấn tu tập, chỉ đắm trước thân ngũ 

uẩn và bị các ác tri thức dẫn dắt. 

- Do nguyên nhân thường ôm ấp tâm niệm sâu hận, ưa làm ác pháp, tự mình 

cống cao, khinh miệt người khác. 

Hạng  người  ngu si kia  vì  hội đủ bốn duyên  nên  hủy báng pháp  Ba  La Mật 

thậm thâm của Như Lai. 



Tăng  Bảo,  theo  Phật  pháp  nói  có  hai  loại  là  Thanh  Văn  Tăng  và  Bồ  Tát 

Tăng. Thanh Văn tăng lấy tự lợi làm chủ; Bồ Tát Tăng lấy lợi tha làm gốc, 

đều là phước điền của nhân gian, người người cần phải cung kính, tôn trọng. 

Nhưng có người, do tà kiến đã ăn sâu vào tâm, nói rằng: “A La Hán và Bồ 

Tát  quả  thật  là  đáng  tôn,  đáng  quý,  vì  các  Ngài  đều  là  bậc  thân  tâm  thanh 

tịnh mà được tự do giải thoát. Nhưng hiện trên đời này tôi không tin có vị A 

La  Hán  và  Bồ  Tát chân  thật.  Chẳng  qua  là  Bồ  Tát tương  tự  và  Thanh  Văn 

giả mà thôi”. Người nào nói như vậy, chính là hủy báng Tam Bảo. 

Hủy báng Tam Bảo như vậy tự mình mất hẳn mầm thiện căn, cùng làm cho 

mầm thiện căn của chúng sanh cũng mất hẳn, tội này rất nặng. 

 

---o0o--- 

 

Thế nào là người hủy báng Tam Bảo? 

Là  có  hạng  người  tà  kiến,  đã  tự  mình  hủy  báng  Tam  Bảo,  lại  còn  muốn 

nhiều  người  kết  thành  bè  đảng  hủy  báng  Tam  Bảo.  Vì  người  ấy  nghĩ  rằng: 

nếu riêng một cá nhân họ hủy báng thì chỉ gây một ảnh hưởng quá yếu, khó 

làm  cho  người  tin  nhận,  cũng  không  thể  làm  cho  ngôi  Tam  Bảo  lay  động. 

Bấy giờ đi đâu cũng cổ động người khác hủy báng Tam Bảo, kéo người vào 

bè  đảng  của  mình  để  cho  thanh  thế  của  mình  được  lừng  lẫy  và  Tam  Bảo 

không thể ở lâu trong thế gian. Làm cho tất cả chúng sanh sa vào trong lưới 

tà kiến của mình, không cách nào tự cứu. 



Sau đó, không cần dùng  miệng bảo  người hủy báng  Tam  Bảo, chỉ cần đem 

những  tư  tưởng,  ngôn  luận  của  mình  muốn  hủy  báng  Tam  Bảo,  viết  thành 

một thiên văn chương, hoặc quyển sách nho nhỏ, truyền bá khắp nơi và lưu 

truyền  mãi đến đời vị  lâu dài, khiến  những  người kiến giải cạn cợt, đối  với 

Phật pháp không có nhận thức, sau khi xem quyển sách ấy, vì trong tâm đã 

có tri kiến nhất định, nên phụ họa theo, đi đến đâu cũng hủy báng Tam Bảo. 

Như thế là đã đầy đủ hai thứ tội: tự mình hủy báng và bảo người hủy báng. 

Sự  thật  Tam  Bảo  không  có  gì  hủy  báng  được.  Một  người  sở  dĩ  hủy  báng 

Tam Bảo không phải do tri kiến của họ không chính xác, mà vì họ chưa có 

sự  nhận thức chính  xác  đối  với Tam  Bảo.  Hoặc  vì  xem  những sách tà  giáo 

hay nghe theo lời bài bác, luận nghị của những người có thế lực, rồi vô tình 

không hay biết, đâm ra hủy báng Tam Bảo. 



Tội  hủy  báng  Tam  Bảo  làm  cho  tự  mình  trong  tương  lai  không  được  gặp 

Tam  Bảo,  vĩnh  viễn  đọa  trong  tam  ác  đạo,  thọ  các  bệnh  khổ.  Thật  bất  lợi 

hoàn toàn cho chính mình. 

Giới này ở đây gọi là giới “hủy báng Tam Bảo”. Trong Du Già Bồ Tát giới 

bổn,  gọi  là  giới  “báng  loạn  chánh  pháp”.  Nghĩa  là  đem  tà  kiến  của  mình 

báng loạn chánh pháp của Như Lai. 



Báng loạn cùng hủy báng, hai từ này không giống nghĩa nhau. Tội hủy báng 

nhẹ  hơn tội báng  loạn chánh pháp. Báng  loạn chánh pháp  mắc tội rất nặng, 

vì  báng  loạn  chánh  pháp  của  Như  Lai,  nói  pháp  tương  tự  khiến  tà,  chánh 

không phân biệt. Chẳng những có hại chánh tri, chánh kiến của Như Lai, còn 

làm cho chúng sanh đui mù, không có cặp mắt trí huệ. 

Vì thế, nếu chính mình đối với Bồ Tát Tạng thậm thâm chưa hiểu rõ, thì nên 

thừa nhận trí huệ của  mình chưa đủ, cần phải học tập thêm cho được thông 

suốt. Tuyệt đối không  nên  vì sự thiển cận  của  mình  mà tùy  tình  mặc  ý  hủy 

báng Tam Bảo. Hoặc không khéo phân biệt pháp tướng, thấy người nói mình 

cũng nói theo, mà hủy báng pháp Ðại Thừa, nói đây không phải là lời Phật. 

Vị Bồ Tát này đã bị tà kiến, phiền não sai sử và chiết phục, nên phạm pháp 

Tha Thắng Xứ. 



Như trong Du Già Bồ Tát Giới Bổn nói: “Nếu chư Bồ Tát hủy báng Bồ Tát 

Tạng, ưa thích tuyên thuyết, khai thị, kiến lập chánh pháp tương tự. Ðối với 

chánh  pháp  tương  tự,  tự  mình  sanh  tín  giải,  hoặc  bị  pháp  tương  tự  ấy  lay 

chuyển, gọi là pháp Tha Thắng Xứ thứ tư”. 

Kết thành tội hủy báng Tam Bảo cũng có bốn điều kiện: Nhân, duyên, pháp, 

nghiệp:   



1. Báng nhân (nhân hủy báng): từ vô thỉ chúng sanh đã sẵn có tâm tà kiến ở 

trong Tạng Thức, do đó mà ưa theo những thứ luận nghị tà đạo, nên hiện tại 

sanh khởi tâm niệm tà kiến, muốn hủy báng Tam Bảo, đấy là nhân hủy báng. 



2. Báng duyên (duyên hủy báng): vì đã có nhân hủy báng, nhân ấy tương tục 

mãi trong tâm, đến khi có một kẽ hở làm phương tiện, giúp thành tựu cho tà 

thuyết, gọi là duyên hủy báng. 



3. Báng pháp (cách thức hủy báng): dùng những lời khéo léo hư ngụy để hủy 

báng hoặc theo lối lý luận tà thuyết của mình, sáng tác, viết sách để mê hoặc 

nhân tâm, gọi là cách thức hủy báng. 



4. Báng nghiệp (nghiệp hủy báng): do ba nghiệp trên hòa hợp lại, tạo thành 

sự hủy báng. Nếu người trước mặt lãnh hội những lời hủy báng thì sẽ thành 

tựu  khổ  quả  của  nghiệp  hủy  báng,  phải  bị  đọa  trong  tam  ác  đạo,  gọi  là 

nghiệp hủy báng. 

Tội hủy báng Tam Bảo khiến những người tà kiến tin theo, tương lai chẳng 

những  không  được  gặp  Tam  Bảo,  lại  cũng  không  nghe  được  danh  từ  Tam 

Bảo. 

Ở đây có điều cần nói rõ: nhân hủy báng dù lấy tà kiến làm chủ, nhưng thật 

sự bao gồm cả tam độc. 

- Như vì cầu danh lợi mà hủy báng là do tham tâm làm nhân. 

- Nếu do ôm ấp niệm oán thù mà hủy báng là do sân tâm làm nhân. 

- Nếu do mê muội không biết mà hủy báng là do si tâm làm nhân. 

Vì thế,  với tội  hủy báng  Tam  Bảo, cần phải  xem phát  xuất từ động cơ nào, 

và dù là do động cơ nào, chỉ cần hủy báng Tam Bảo thì phạm căn bổn trọng 

tội. 

“Một hành giả Bồ Tát chân chính, khi nghe một lời hủy báng Tam Bảo của 

ngoại đạo và người ác, lòng cảm thấy đau như bị ba trăm cây nhọn đâm vào 

tim mình, huống là tự miệng mình hủy báng”. 



Phàm  những  người  ngoài  tâm  cầu  pháp,  bất  cứ  ở  Ấn  Ðộ,  Trung  Hoa  hay 

những quốc gia khác, hoặc bất cứ là tín đồ của tôn giáo nào... đều cùng gọi 

là ngoại đạo, chứ không chỉ nhất định là kẻ cực tà. Phàm những người không 

tin Ðại  Thừa  thường  trụ  Tam  Bảo,  xa  lìa  tâm  địa  đại  giới  này,  mà  học  tập 

theo tà giáo của những đạo khác, cùng những người bác không nhân, không 

quả, không thiện, không ác đều thuộc về hạng ác nhân, không riêng gì những 

hạng người hung ác cùng cực mới tính kể. 



Ngoại đạo cùng với người ác đều không tránh khỏi tội hủy báng Phật. 

Là  Phật  tử,  hết  lòng  cung  kính  tôn  trọng  Phật  là  đấng  Từ  Phụ  của  mình, 

không  bao  giờ  có  tâm  muốn  nghe  người  nào  hủy  bángười  Ðấng  Cha  Lành 

của  mình.  Khi  nghe  một  lời  hủy  báng  Phật,  nội  tâm  sẽ  cảm  thấy  đau  đớn 

không yên. Sự đau đớn bất ổn này đến mức độ nào? Sự đau khổ này dường 

như ba trăm cây nhọn đâm vào tim mình, như vậy làm sao có thể chịu nổi? 

Sự  đau  đớn  do  ba  trăm  cây  nhọn  đâm  vào  tim  thực  không  thể  nào  tả  xiết. 

Nhưng cùng tận của sự đau thân mạng nhục thể này đến mức nó bị tiêu diệt 

là cùng, còn sự nguy hại của hủy báng Tam Bảo, đoạn tuyệt Phật chủng của 

chúng  sanh,  tán  thất  huệ  mạng  của  chúng  sanh,  đương  nhiên  khiến  cho 

người không thể nào nhẫn thọ được. Chỉ thốt một lời hủy báng còn như thế, 

huống  chi  dùng  nhiều  lời  để  hủy  báng?  Tai  nghe  người  hủy  báng  hãy  còn 

như vậy, huống chi chính miệng thốt lời hủy báng? Vì thế, một Phật tử, đặc 

biệt là Phật tử thọ Bồ Tát giới thì không thể nào chấp nhận hoặc hành động 

như vậy được. 



Trong  Du  Già,  quyển  bảy  mươi  chín,  nói:  “Bồ  Tát  lấy  cái  gì  làm  khổ? 

Chúng sanh bị tổn não chính là nỗi khổ của Bồ Tát. Như thế, Bồ Tát lấy cái 

gì  làm  vui?  Chúng  sanh  được  sự  lợi  ích,  chính  là  niềm  vui  của  Bồ  Tát. 

Những nỗi khổ của chúng sanh thật rất nhiều, nhưng có nỗi khổ nào hơn sự 

hủy báng chánh pháp”. 



Tại sao vậy? 

Vì chánh pháp của Như Lai là chỗ nương dựa của chúng sanh. Chúng sanh 

nương theo đó mà tu trì để được giải thoát và chứng quả. Nếu như hủy báng 

chánh pháp, khi chúng sanh nghe những lời hủy báng này sẽ không còn dám 

nương theo chánh pháp để tu trì. Ðây là sự não hại chúng sanh rất lớn, không 

thể đo lường được. Cho nên Bồ Tát khi nghe lời hủy báng Tam Bảo, tự mình 

cảm thấy khác nào như bị cây nhọn đâm vào tim. 



Theo  quan  niệm  của  Phật  pháp,  một  người  Phật  tử  tu  tập  từ  tâm,  đương 

nhiên lấy lợi ích của chúng sanh để làm sự khoái lạc cho chính mình. Ngược 

lại, những người chưa từng tu tập từ tâm, thì lấy sự đau khổ của chúng sanh 

để  làm  sự  khoái  lạc  cho  chính  bản  thân  họ.  Bồ  Tát  lấy  lòng  từ  bi  làm  gốc, 

nên không thể nỡ lòng thấy chúng sanh quay cuồng trong đau khổ. 



Ở đây có một điểm cần lưu ý là theo kinh văn thì giới này chỉ đề cập sự báng 

Phật, như vậy, tại sao đề mục của giới lại đề là “hủy báng Tam Bảo”? 

Nên biết Pháp Bảo là từ nơi kim khẩu của Ðức Phật tuyên thuyết. Tăng bảo 

là những đệ tử xuất gia của Ðức Phật, nên kinh văn chỉ nói Phật Bảo tức là 

đã  bao  trùm  Pháp  Bảo  và  Tăng  Bảo  trong  ấy.  Báng  Phật  tự  nhiên  cũng  là 

báng Pháp và Tăng, cho nên nói là “hủy báng Tam Bảo”. 



Lại nữa, Phật là bậc đạo sư của nhân thiên, là cha lành của bốn loài. Ngài vẹt 

tan mây mờ cho chúng sanh, dắt chúng sanh ra khỏi luân hồi trong tam giới. 

Ðối  với  Phật,  lẽ  ra  phải  hết  lòng  sanh  tâm  tin  kính  tột  độ,  sao  lại  đi  ngược 

lại, sanh tâm bất tín đối với ngài? 



Phật  là  đấng  Ðại  Từ  Phụ  bạt  trừ  thống  khổ  cho  chúng  sanh,  ban  sự  an  vui 

cho chúng sanh, lẽ ra phải khởi tâm hiếu thuận, chí thành; nếu ngược lại, đối 

với Phật không sanh tâm hiếu thuận, chính là liệt vào hạng đồng với kẻ ác. 

Không có  lòng kính  tin  là đồng  với ngoại đạo. Như thế, không đúng  với tư 

cách một người Phật tử, “lại còn giúp sức cho kẻ ác, kẻ tà kiến hủy báng” để 

tự  mình  được  khoái  ý,  thì  khác  gì  kẻ  phản  nghịch.  Như  vậy  chính  là  rận 

trong thân sư tử, ăn thịt sư tử, làm sao xứng đáng là một vị Bồ Tát có đầy đủ 

tư cách để vâng giữ Ba La Ðề Mộc Xoa? Cho nên cuối cùng trong kinh phán  

định: “Phật tử này phạm Bồ Tát Ba La Di tội”. 

Giới này bao gồm đủ cả Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát:   

- Mình và người không hủy báng Tam Bảo, mỗi việc đều không phạm tức là 

không ác pháp nào chẳng đoạn trừ, nên thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

-  Khi  nghe  người  ác  và  ngoại  đạo  hủy  báng  Tam  Bảo,  lòng  cảm  thấy  đau 

đớn  như  hàng  trăm  cây  nhọn  đâm  vào  tim nên  thuộc  về  Nhiếp  Thiện  Pháp 

Giới. 

-  Giáo  hóa  chúng  sanh  nên  có  lòng  kín  tin,  hiếu  thuận,  tức  là  không  một 

chúng sanh nào không độ, nên thuộc về Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Nếu vi phạm giới này, tức là hủy báng Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát thì tư 

cách của một vị Bồ Tát đã bị bại hoại và mất hẳn. 

Muốn đừng hủy phá giới này, điều kiện duy nhất chỉ có trí huệ hợp cùng với 

tâm thâm tín. Ðối với ngôi Tam Bảo phải có tín tâm thanh tịnh sâu dày, giữ 

gìn  kiên  cố  không  để  bị  phá  hoại.  Dầu  ở  hoàn  cảnh  nào,  thà  hy  sinh  tính 

mạng,  trải  qua  trăm  ngàn  vạn  ức  kiếp,  đối  với  Tam  Bảo  quyết  không  sanh 

một niệm nghi ngờ. 



Nếu chúng ta dùng trí huệ phân biệt, tìm xét khắp trong nhân gian cũng như 

ở  thiên  giới  sẽ  thấy  tất  cả  pháp  trong  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  không  có 

pháp  nào đem so  với ngôi Tam  Bảo thù thắng  và kiết tường  hơn; không có 

pháp nào công đức rộng lớn hơn. 



Tín  tâm  đối  với  ngôi  Tam  Bảo  phải  luôn  luôn  có  tinh  thần  quyết  định  như 

vậy.  Không  được  để  bất  cứ  tư  tưởng  lầm  loạn  nào  làm  lay  động  tín  tâm 

thanh tịnh của mình đối với ngôi Tam Bảo. 

Tội hủy báng Tam Bảo thật là rất nặng, trong đó tội hủy báng Pháp Bảo thì 

trọng đại nhất. Sự trọng đại này, nếu đem so sánh với sự tạo nghiệp ngũ vô 

gián lại còn nặng hơn nữa. 



Nên kinh Ðại Bát Nhã, quyển thứ năm trăm, nói:   

“Tôn giả Xá Lợi Phất bạch Phật rằng: “Kính bạch Thế Tôn! Chúng sanh tạo 

tác ác nghiệp có thể chiêu cảm quả báo không được nghe chánh pháp, đem 

so sánh với nghiệp ngũ vô gián có bằng nhau hay không?” 

Ðức  Phật  bảo  rằng:  -  Chiêu  cảm  nghiệp  không  được  nghe  chánh  pháp  hết 

sức thô trọng, không thể đem  so sánh  với  nghiệp  ngũ  vô  gián. Chúng sanh 

nghe pháp Bát Nhã Ba La Mật Ða thậm thâm, liền chống lại, hủy báng rằng 

những lời như thế không phải là Phật nói, đó là những lời phi pháp, phi luật. 

Xá  Lợi  Tử!  Người  nào  hủy  báng  chánh  pháp,  Ta  quyết  định  không  cho 

người ấy an trụ Bồ Tát thừa”. 

Tội  hủy  báng  Tam  Bảo  hay  hủy  báng  Ðại  Thừa  rất  thô  trọng  và  quả  báo 

người ấy phải lãnh thọ như thế nào? 

Tội  này  đồng  với  tội  Ngũ  Nghịch,  sau  khi  xả  báo  thân  quyết  định  đọa  vào 

địa ngục A Tỳ, phải trường kỳ chịu bao nhiêu kịch khổ, nên trong kinh Chư 

Pháp Vô Hành có nói:   

“Thời  quá  khứ  có  một  pháp  sư  hiệu  Oai  Nghi,  chuyên  học  tập  pháp  Tiểu 

Thừa,  không  tin  pháp  Ðại  Thừa,  lại  còn  sanh  tâm  hủy  báng,  cho  pháp  Ðại 

Thừa không phải do Phật thuyết. Do ác nghiệp ấy, sau khi xả thân, đọa vào 

đại địa  ngục, trải qua  bao  nhiêu số kiếp phải thọ quả khổ.  Khi từ trong địa 

ngục  ra,  chuyển  sanh  lên  nhân  gian  được  làm  người  nhưng  lại  bị  đui  mù. 

Nếu  không  đui  mù  thì  sanh  vào  nhà  tà  kiến,  không  có  nhân  duyên  gần  gũi 

Tam Bảo để nghe chánh pháp”. 

Trong  tất  cả  các  thứ  tà  kiến,  tà  kiến  hủy  báng  là  nặng  nhất.  Như trong  Du 

Già, quyển thứ 59 có hỏi rằng:   

“Tất cả kiến giải điên đảo đều gọi là tà kiến. Vì sao Thế Tôn ở trong nghiệp 

nhân chỉ giảng nói kiến giải hủy báng gọi là tà kiến? 



Bởi  vì tà kiến  này đối  với  trong  tất cả các tà kiến khác  nặng  hơn  hết. Vì tà 

kiến này làm chỗ nương tựa cho các tà kiến khác. Nên có những Sa Môn hay 

Bà La Môn đoạn diệt tất cả các thiện căn, cũng do thứ tà kiến hủy báng này 

mà ra! Vì tà kiến hủy báng tạo tội ác quá nặng, nên bị đọa trong tam ác đạo, 

cảm thọ quả khổ cũng rất nặng!” 



Giới này cũng có đủ hai loại Tánh và Giá Tội. Vì dù hủy báng Tam Bảo hay 

hủy báng chánh pháp đều  do tà kiến  làm  cơ bản phát sanh,  mà căn  nguyên 

của  tà  kiến  là  ở  tự  nơi  tâm,  cho  nên  thuộc  về  tánh  tội.  Ðức  Phật  ngăn  cấm 

không được vi phạm giới này. Nếu vi phạm tức phạm về Giá tội. 

Phạm giới này cũng phải hội đủ năm duyên mới kết thành tội cực trọng như 

sau:   



1. Thị chúng sanh (đúng là chúng sanh): với chúng sanh hai phẩm thượng và 

trung,  nếu  hủy  báng  thì  phạm  căn  bổn  trọng  tội.  Với  chúng  sanh  hạ  phẩm 

nếu hủy báng thì chỉ phạm tội khinh cấu. 



2.  Tướng  chúng  sanh:  duyên  này  cũng  chia  làm  6  trường  hợp  khác  nhau, 

tương tự như các giới bên trên đã phân biệt rõ. 



3.  Tâm  dùng  những  tà  kiến  không  chánh  đáng,  có  sự  tính  toán  sai  lầm,  rồi 

vọng nhận những việc ấy là chân thật, đúng đắn, cho tất cả điều còn lại là hư 

vọng. Do nội tâm có những quan niệm sai lầm này, nên đối với người khác 

luôn thích nói những lời phỉ báng. 



4. Lúc thốt lời  hủy báng: duyên thứ ba bên trên chỉ  là trong tâm  muốn  nói, 

nên còn thuộc về trong nội tâm, nhưng chưa chánh thức thể hiện ra lời mình 

muốn nói. 



Trung  Hoa  có  câu:  “Cốt  ngạnh  tại  hầu,  bất  thổ  bất  khoái”  (trong  cổ  mắc 

xương, không khạc ra được thì rất khó chịu). Nên cuối cùng phải đem những 

điều  nghĩ tưởng trong tâm  nói ra. Hoặc tự  mình rao  nói  với  người, hay bảo 

người triển chuyển rao nói để cho sự hủy báng lan rộng, hoặc trước tác sách 

vở để lưu truyền mãi mãi ở hậu lai. 

5.  Người  trước  mặt  lãnh  hội  và  hiểu  rõ:  nghĩa  là  lời  bạn  nói  ra,  người  đối 

diện có lãnh hội được và hiểu rõ. Dù là lời nói hay những sách vở bạn trước 

thuật,  nếu  mang  ý  tưởng  tà  kiến  thì  cứ  một  lời,  hay  một  câu,  sẽ  kết  thành 

một trọng tội. Tùy theo bạn nói lời hủy báng nhiều hay ít mà kết thành trọng 

tội ít hay nhiều, không có sự dung thứ mảy may nào. 



---o0o--- 

B.1.2.  TỔNG  KẾT  THẬP  TRỌNG  (chung  kết  luận  mười  giới 

trọng): 

Kinh văn: 

 1. Phiên âm:   

Từ câu “thiện  học chư nhân  giả!...” cho đến câu “...bát vạn  oai  nghi phẩm 

đương quảng minh”. 

2. Dịch nghĩa:   

Ðức  Phật  kết  luận  và  răn  dạy:  “Này  các  Phật  tử!  Trên  đây  là  mười  giới 

trọng của Bồ  Tát, các Phật tử cần  nên  học. Trong  mười  giới đó, không  nên 

trái phạm một giới nào cả, dẫu một mảy nhỏ như vi trần, huống chi phạm đủ 

cả  mười  giới ư!  Nếu có người nào trái phạm, thời  người ấy  hiện đời không 

được  phát  Bồ  Ðề  tâm,  rồi  cũng  mất  ngôi  quốc  vương,  ngôi  Chuyển  Luân 

Vương, ngôi tỳ kheo, tỳ kheo ni, cũng mất những quả Thập Phát Thú, Thập 

Trưởng  Dưỡng,  Thập  Kim  Cương,  Thập  Ðịa...  tất  cả  diệu  quả  Phật  tánh 

thường trụ đều mất, lại bị đọa vào tam ác đạo trong hai kiếp, ba kiếp. Chẳng 

được  nghe  danh  tự của  cha  mẹ  và  Tam  Bảo.  Vì  thế  nên  không  được  phạm 

một  giới  nào  cả.  Tất  cả  Bồ  Tát  các  Ngài  đã  học,  sẽ  học  và  hiện  nay  đang 

học. Mười giới như thế cần nên học, hết lòng kính trọng phụng trì”. 

Lời giảng:   



Ðã giảng xong phần mười giới, đến đây xin giảng phần Tổng Kết:   

“Thiện học chư nhân giả” chỉ những người học giới pháp Bồ Tát. 

Vì sao gọi là “thiện học chư nhân giả”? Những vị Phật tử học giới Bồ Tát vì 

sao gọi là “thiện học”? 

Nghĩa  là  cần  phải  đúng  pháp,  đúng  luật,  vâng  lời  Phật  dạy,  không  trái  với 

bổn  nguyên  tâm  địa,  thuận  theo  lý  mà  tu  học  mới  được  gọi  là  “thiện  học”. 

“Chư nhân giả” tức là chư đại đức như trong giới kinh thường gọi. 

Vì hành giả tu học Bồ Tát hạnh, lẽ tất nhiên phải có đủ tâm từ bi lợi tế, tâm 

nhân  ái  hiếu  thuận  nên  gọi  là  “nhân  giả”.  Danh  từ  này  là  tiếng  gọi  tốt  đẹp 

của Ðức Phật, hàm ý khen ngợi những Phật tử học giới Bồ Tát, không phải 

những người thường mà được gọi bằng danh từ ấy. 

“Thị  Bồ  Tát  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa”:  câu  kinh  văn  thứ  hai  nêu  pháp  sở  học. 

Câu “thiện học chư nhân giả” chỉ những người luôn học hỏi. Nghĩa là, mười 

pháp  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  đã  giảng  ở  trên,  là  thuộc  về  Quang  Minh  Kim 

Cương Bửu Giới của bổn nguyên tâm địa, chỉ có Bồ Tát mới có thể hết lòng 

kính  trọng  phụng  trì,  không  phải  hành  giả  Thanh  Văn  thừa  có  thể  tu  học 

được. 



Tu  học Quang Minh  Kim Cương  Bửu Giới  này  hiện tại tuy chưa được  giải 

thoát,  nhưng  nếu  chân  thành  nghiêm  trì  không  vi  phạm,  thì  Ðức  Phật  bảo 

chứng  cho  chúng  ta  trong  tương  lai  nhất  định  sẽ  được  giải  thoát.  Phải  biết 

rằng pháp  Ba  La Ðề Mộc Xoa sở  học  này là Nhân  và trong tương  lai  được 

giải thoát gọi là Quả; tức là ở trong Nhân mà nói Quả. 

Ba  La Ðề Mộc Xoa đối  với  hành  giả  Bồ  Tát quan  hệ  lớn  lao  như vậy,  nên 

các Phật tử cần phải học cho kỹ lưỡng, ở trong mười giới ấy, không nên trái 

phạm giới nào cả, dù một mảy nhỏ vi trần. Vi phạm rất nhỏ còn không được 

gọi là Bồ Tát, huống chi phạm đủ cả mười giới ư? Như vậy, tư cách của Bồ 

Tát do đó sẽ bị mất. Nhân mầu và cực quả đã mất, lại thêm phạm tội ác cực 

trọng và bị thọ khổ quả rất lớn. 



Thêm  nữa,  nếu có  người  nào trái phạm thì khổ quả  đời  vị  lai khỏi cần  nói, 

ngay trong hiện tại, người ấy trong hiện đời không được phát Bồ Ðề tâm. 

Nên biết, sự trì giới ví như bình địa, Phật tánh ví như hạt giống tốt; tâm Bồ 

Ðề ví như mầm. Tâm Ðịa Ðại Giới đã hư tổn thì dù Phật chủng sẵn có cũng 

không thể  mầm  mọc  được. Cho  nên dù sẵn có Phật tánh,  nhưng trong  hiện 

thời,  mầm  Bồ  Ðề  quyết  không  thể  phát  sanh.  Vì  chẳng  những  mất  tư  cách 

của  Bồ  Tát,  đồng  thời  cũng  mất  ngôi  quốc  vương  và  ngôi  chuyển  luân 

vương. 



Nói  theo  thế  gian,  vào  thời  quân  chủ  trước  kia,  dù  là  tiểu  quốc  vương  hay 

Chuyển Luân Vương đều được tôn quý như nhau. Nhưng vương vị tôn quý 

ấy do đâu mà có được? 



Theo Phật pháp là do nơi Tâm Ðịa Ðại Giới này mà chiêu cảm địa vị tôn quý 

đoan nghiêm. Nay nếu bạn vi phạm giới pháp, dĩ nhiên vương vị bị mất hẳn. 

Ngôi tỳ kheo, tỳ kheo ni cũng mất. Tỳ kheo, tỳ kheo ni là hai chúng xuất thế, 

bậc sư phạm của nhân thiên, cũng thuộc về hạng tôn quý. Sở dĩ thành một vị 

tỳ kheo, tỳ kheo ni là do bẩm thọ đại giới và nghiêm trì giới pháp thanh tịnh 

mà được. 



Nếu vi phạm Tâm Ðịa tịnh giới này thì tư cách của tỳ kheo, tỳ kheo ni cũng 

tự nhiên mất hẳn. Lại như ba mươi tâm của Bồ Tát cũng do trì giới mà được. 

Nếu đối với Tâm Ðịa đại giới này có chỗ vi phạm, thì giai cấp, địa vị của Bồ 

Tát là Thập Phát Thú, Thập Trưởng Dưỡng, Thập Kim Cương cũng bị  mất. 

Bồ Tát trong các địa vị Tam Hiền, Thập Thánh, Thập Ðịa cũng đều bị mất. 



“Phật  tánh diệu quả thường  trụ”  là chỉ cho  vô thượng  Phật quả tối cao, dù 

nói tâm địa vốn là Phật, nhưng ở đây là nói về Phật quả viên mãn. 

Nên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói: “Giới  vi  vô  thượng  Bồ  Ðề  bổn”  (Giới  là 

cội gốc của quả vô thượng Bồ Ðề). Do đây, có thể thấy Phật quả cũng do nơi 

tịnh giới  mà có được. Nếu  vi phạm  tịnh  giới thì Phật tánh diệu quả thường 

trụ tự nhiên cũng bị mất hẳn. 



Tóm lại:   

Phạm mười giới Trọng trên thì những lợi ích to lớn vừa đề cập tất cả đều bị 

mất;  nghĩa  là  những sự lợi  ích thù  thắng của thế  gian  và  xuất thế  gian; Ðại 

Thừa cùng Tiểu Thừa đều bị mất, không có phần được thọ hưởng. 

Hơn nữa, không bàn việc được lợi ích hay không được lợi ích, nếu vi phạm 

giới  pháp  sẽ  bị  đọa  trong  tam  ác  đạo,  thọ  thống  khổ  rất  lớn.  Thời  gian  thọ 

khổ  không  phải  ngắn  mà  thật  dài  lâu,  những  hai  kiếp,  ba  kiếp.  Sau  đó,  lại 

phải  trải  qua  những  kiếp sống  rất đau khổ. Chẳng  những không được  nghe 

danh tự của cha mẹ lại cũng không được nghe danh tự của Tam Bảo. 

Vì  nhân  duyên  ấy,  nên  hành  giả  tu  học  Phật  pháp,  đối  với  mười  giới  trọng 

này không được phạm một giới nào cả. 



Cuối  cùng,  đối  với  đại  chúng,  Ðức  Phật  đã  khổ  khẩu  bà  tâm  khuyên  dạy 

rằng: “Tất cả các Bồ Tát, các ngài hiện đang học Bồ Tát hạnh cũng quý, sẽ 

học Bồ Tát hạnh cũng quý, đã học Bồ Tát hạnh cũng quý. Ðối với mười giới 

như thế cần phải khéo léo tu học. Lại cần phải hết hết lòng kính trọng, phụng 

trì, không được phạm  một  giới  nào cả, dù  một  mảy  may  như vi trần. Vì tất 

cả chư Phật,  Bồ  Tát đều do  mười trọng trên đây  mà chứng đắc quả  vị  hiền 

thánh, cho nên đức Như Lai hai, ba phen đinh ninh khuyên dạy phải nghiêm 

trì”. 

Ðây chỉ  là  lược  giảng,  nếu  muốn biết rõ ràng thì  xem  trong phẩm  Bát Vạn 

Oai Nghi có giảng sâu rộng hơn. 



---o0o--- 

 B.2. ÐÀM KHINH GIỚI TƯỚNG 

(tuyên thuyết các tướng trạng của giới khinh) 

B.2.1. TỔNG TIÊU KHINH GIỚI 

(Nêu tổng quát các giới khinh) 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Câu “Phật cáo chư Bồ Tát ngôn: - Dĩ thuyết thập Ba La Ðề Mộc Xoa, cánh 

tứ thập bát khinh kim đương thuyết”. 



2. Dịch nghĩa:   



Ðức Phật bảo các vị Bồ Tát rằng: “Trước đã giảng  mười giới trọng rồi, nay 

ta sẽ nói về bốn mươi tám giới khinh”. 



Lời giảng: 

Kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới này do Ðức Phật chế lập và được chia thành 

hai phần lớn: mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh. 

Giảng đến đây, Ðức Phật  lại bảo các vị  Bồ Tát rằng: “Từ trước đến  nay, ta 

đã vì quý vị giảng nói mười pháp Ba La Ðề Mộc Xoa rồi. Giờ đây, ta sẽ tiếp 

tục vì quý vị giảng nói bốn mươi tám giới khinh”. 



Có người hỏi:   

Sự  quan  trọng  của  mười  giới  trọng  là  ngăn  cấm  một  cách  triệt  để  nghiêm 

mật, đó  là điều dĩ  nhiên, không có  gì phải nói. Còn  nói bốn  mươi tám  giới 

khinh thì không quan trọng gì lắm, nhưng vì sao Ðức Phật lại phải chế lập? 



Nên  biết  bốn  mươi  tám  giới  khinh  sắp  giảng,  vừa  mới  xem  qua  thì  dường 

như không  quan  hệ  gì  lắm.  Nhưng  Ðức  Phật  vì  muốn  đề  phòng  sự  chê  bai 

bàn luận của thế gian, có thể xảy ra, nên phải chế lập. Vì có những việc, về 

phía người thế tục làm thì không ai chỉ trích, phê bình gì. Nhưng nếu một vị 

Bồ Tát làm thì mọi người sẽ chê bai, phê bình rằng: Bồ Tát sao lại làm như 

thế? Như thế là trái với tinh thần của Bồ Tát v.v... Vì muốn ngăn chặn sự chê 

bai, bình luận ấy nên Ðức Phật phải chế lập bốn mươi tám giới khinh này. 

Hơn  nữa,  có  những  việc  mới  xem  qua  rất  là  nhỏ  nhặt,  nhưng  nếu  thường 

làm, sẽ từ việc nhỏ mà thành việc to, từ giới khinh mà thành giới trọng. Dần 

dần đi đến chỗ vi phạm vi phạm mười giới trọng. Vì thế, để ngăn chặn trước 

những nhân vi tế dần dà thành đại sự, vì muốn tạo những phương tiện phòng 

xa để hỗ trợ sự tuân giữ giới trọng được nghiêm cẩn, nên Ðức Phật phải chế 

lập những điều giới khinh này. 



Có người cho rằng: Bồ Tát không câu chấp tiểu tiết và cái gì cũng đều có thể 

dễ dãi chấp thuận, cho phép hành động. Quan niệm ấy hoàn toàn sai lầm. Vì 

nói đúng theo đạo lý, Bồ Tát nhập thế độ sanh, thân tâm cũng như mọi hành 


vi  đều  phải  theo  đúng  quy  củ,  hầu  nêu  gương  mẫu  cho  chúng  sanh.  Tuyệt 

đối không được tùy tiện tự ý  hành động.  Cả đến  niệm tưởng rất  vi  tế trong 

nội tâm cũng phải diệt trừ cho sạch hết. Vì thế nên Ðức Phật đặc biệt vì Bồ 

Tát chế lập bốn mươi tám giới khinh này. 

Bồ Tát nếu giữ gìn giới khinh này được hoàn toàn thanh tịnh, chẳng những 

làm rạng rỡ cho đạo pháp xuất thế của Bồ Tát, mà còn giúp sự tăng trưởng 

của Tam Tụ Tịnh Giới của Bồ Tát, cho nên đối với bốn mươi tám giới này, 

Bồ Tát tuyệt đối không được xem thường. 

Sở dĩ gọi là khinh giới, trọng giới, giải thích theo danh từ:   

- Khinh là nhẹ. 

- Trọng là nặng. 



Trong kinh Thiện Giới và Ðịa Trì đều gọi là giới khinh là Ðột Kiết La. 

Ðột Kiết La là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là Ác Tác Ý, việc làm không hợp 

với  đạo  lý  gọi  là  Ác  Tác.  Theo  luật  Tứ  Phần  thì  Ðột  Kiết  La  chỉ  về  hai 

nghiệp thân và khẩu. Việc làm của thân nghiệp không hợp với đạo lý thì gọi 

là Ác Tác. Việc làm của khẩu nghiệp không hợp đạo lý thì gọi là Ác Thuyết. 

Trong kinh Thiện Sanh lại gọi Ðột Kiết La là tội Thất Ý, tức là tội ác do trái 

với bổn tâm, quên mất chánh niệm mà làm ra thành tội. 



Tội khinh cấu có thể phân làm 3 loại:   



1.  Tùng  sanh  khinh  cấu:  tội  này  từ  nơi  giới  trọng  mà  phát  sanh  nên  gọi  là 

“tùng  sanh”,  nghĩa  là  khi  thực  hành  mười  giới  trọng  chưa  thành  tựu  viên 

mãn, lại phát sanh tội phương tiện trước khi làm, nên gọi là “tùng sanh” hay 

khinh cấu. 



2. Ðộc đầu khinh cấu: tội này không phải từ các giới trọng phát sanh, chỉ do 

đơn độc một mình nó sanh khởi, nên gọi là “độc đầu khinh cấu”. 



3.  Căn  bổn  khinh  cấu:  tức  bốn  mươi  tám  giới  khinh  trong  kinh  này  nói  và 

chia làm ba loại khác nhau:   

-  Tùng  sanh  khinh  cấu:  tức  là  trước  khi  phạn  căn  bổn  khinh  cấu,  đã  sanh 

khởi tất cả các phương tiện nên gọi là “tùng sanh khinh cấu”. 

- Cố ý phạm: do phiền não nội tâm phát động mà phạm tội, gọi là “nhiễm ô 

phạm”, thuộc về căn bổn khinh cấu. Phạm tội trong trường hợp này phải sám 

hối theo tội Ðột Kiết La. 

- Lầm phạm: Nếu do tâm giải đãi, biếng lười hay vô ký mà sanh khởi thì gọi 

là  “lầm  phạm”,  không  phải  “nhiễm  ô”.  Cần  phải  sám  hối  theo  cách  thức: 

Ðột-kiết-la trách tâm (Sám hối tội Ðột Kiết La nghĩa là hình thức đối trước 

một vị Bồ Tát đã xuất gia để xin sám hối những tội lỗi của mình đã gây tạo. 

Còn sám hối tội Ðột Kiết La trách tâm là tự mình sám hối bằng cách tự trách 

tâm của mình, khỏi phải đối trước người khác xin sám hối). 

Giới khinh:   

- Kinh Phạm Võng có bốn mươi tám giới. 

-  Kinh  Du  Già,  kinh  Trì  Ðịa  chỉ  có  bốn  mươi  ba  giới.  Kinh  Bồ  Tát  Thiện 

Giới dù có phần tăng giảm nhưng đại thể vẫn đồng với Du Già. 

- Riêng kinh Ưu Bà Tắc chỉ có hai mươi tám giới v.v... 

Các bộ Bồ Tát Giới Bổn, số lượng các giới khinh nhiều, ít không nhất định. 

48 giới khinh trong kinh Phạm Võng này, có giới thì các bổn đều đủ; có giới 

thì các bổn khác lại không có. Có những giới văn tự bất đồng, nhưng thể loại 

thì  giống  nhau.  Có  giới  ở  bổn  này  mang  tính  chất  khai  triển,  nhưng  trong 

bổn khác  lại  hợp nhất. Có giới trong bổn  này  nói sơ lược, nhưng trong bổn 

khác lại rất chi tiết v.v... Sự bất đồng này do ứng cơ mà có sự khác biệt như 

vậy, không nên căn cứ theo một bên mà bình luận. 

Thật  sự  mà  nói,  giới  khinh  nhiều  đến  vô  lượng  vô  biên,  không  thể  tính  kể 

được. Các kinh đề cập đến nhiều hay ít, chẳng qua là chỉ khái lược một khía 

cạnh nào đó mà thôi. 



Kinh  Anh  Lạc  Bổn  Nghiệp  nói:  “Ðúng  sự  thật  mà  nói  thì  tám  muôn  bốn 

ngàn  oai  nghi  đều  gọi  là  giới  khinh,  chứ  không  nêu  riêng  từng  điều  hoặc 

từng giới tướng”. 

Ðiều  cần  phải  biết  là  bốn  mươi  tám  giới  khinh  trong  kinh  này,  kinh  Pháp 

Tạng Giới Bổn Sớ, quyển bốn, thuyết minh như sau: “Có giới cố nhiên thuộc 

về  giới  khinh,  có  giới  nội  dung  bao  gồm  cả  hai  tính  chất  khinh  lẫn  trọng. 

Tính ra có hơn sáu điều”. Việc này phần sau sẽ giảng giải rõ ràng. 



---o0o--- 

CHƯƠNG IV:  KẾT KHUYẾN LƯU THÔNG 

 A.  KHUYẾN  CHÚNG  PHỤNG  HÀNH  (khuyên  đại  chúng  phụng 

 hành) 

A.1. CỬ SỞ TỤNG PHÁP (nêu giới pháp đã tụng) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “chư Phật tử thính...” cho đến câu “ngã diệc như thị tụng”. 

2. Dịch nghĩa:   

Các Phật tử lắng nghe! Mười giới trọng, bốn  mươi tám giới khinh này, chư 

Phật trong ba đời đã tụng, sẽ tụng và hiện đang tụng. Nay ta cũng tụng như 

vậy. 

Lời giảng:   

Chư Phật tử lắng nghe! Ta đã tụng năm mươi tám giới gồm mười giới trọng 

và  bốn  mươi  tám  giới  khinh.  Ðây  là  bổn  nguyên  tâm  địa  của  chư  Phật,  do 

chư Phật trong ba thuở triển chuyển truyền tụng mới có, là căn bản của chư 

Bồ Tát. Tất cả chúng sanh nhờ đó mà được thành Phật. 

Thế nên chư Phật đời quá khứ đã tụng mười giới trọng và bốn mươi tám giới 

khinh này. 

Chư Phật đời vị lai sẽ tụng mười giới trọng và bốn mươi tám giới khinh này. 

Chư  Phật  đời  hiện  tại  đương  tụng  mười  giới  trọng  và  bốn  mươi  tám  giới 

khinh này. 

Nay ta cũng  tùy thuận chư Phật  mà tụng  mười  giới  trọng  và  bốn  mươi tám 

giới khinh này cũng vậy. 



---o0o--- 

A.2.  CHÚC  LƯU  THÔNG  NHƠN  (giao  phó  pháp  cho  người  đời 

sau lưu truyền) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “nhữ đẳng nhứt nhứt đại chúng...” cho đến câu “...hóa hóa bất tuyệt”. 

2. Dịch nghĩa:   

Ðức Phật phán tiếp: “Tất cả đại chúng, quốc vương, vương tử, các quan, tỳ 

kheo, tỳ kheo ni, tín nam, tín nữ, những người thọ trì giới Bồ Tát, nên phải 

thọ trì, đọc tụng, giảng thuyết, biên chép quyển giới pháp Phật Tánh thường 

trụ để  lưu thông  mãi  mãi. Tất cả chúng sanh  xoay  vần truyền dạy  lẫn  nhau 

không dứt. 

Lời giảng  

Vì chư Phật trong ba thuở đều tụng giới này nên tất cả đại chúng bất luận là 

quốc vương, vương tử, các quan, tỳ kheo, tỳ kheo ni, tín nam, tín nữ, những 

người  đã  thọ  trì  Bồ  Tát  giới  đều  phải  nên  thọ  trì,  đọc  tụng,  giảng  thuyết 

nghĩa lý của giới pháp, biên chép quyển giới pháp thường trụ này, khiến cho 

quyển  giới  pháp  ấy  được  lưu  thông  mãi  mãi,  và  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh 

xoay vần truyền dạy lẫn nhau không dứt, để tiếp nối huệ mạng của Như Lai. 

Ðó là điều vô cùng trọng yếu và cấp bách của hiện tại và tương lai. 

Tại vì sao giới này được gọi là Phật Tánh thường trụ giới? 

Vì giới này không biến dịch, là giới pháp Tâm Ðịa của Ðức Phật Lô Xá Na 

nên chúng sanh nào không bẩm thọ thì thôi, một khi đã bẩm thọ rồi thì giới 

này  luôn  không  lìa  nơi  tâm,  cho  đến  khi  thành  Phật  nên  gọi  là  Phật  Tánh 

thường trụ giới. Ðây là điểm bất đồng rất lớn giữa giới này và giới pháp trọn 

đời của Thanh Văn vậy. 



---o0o--- 

A.3.  MINH  LƯU  THÔNG  ÍCH  (thuyết  minh  sự  lợi  ích  của  lưu 

thông giới pháp) 

Kinh văn: 

1. Phiên âm:   

Từ  câu  “đắc  kiến  thiên  Phật...”  cho  đến  câu  “thường  sanh  nhân  đạo  thiên 

trung”. 

2. Dịch nghĩa:   

Do đây, đặng gặp chư Phật, được chư Phật trao tay. Ðời đời khỏi hẳn ba ác 

đạo và tám khổ nạn, thường được thác sanh trong loài người hay cõi trời. 

Lời giảng:   

Với  quyển  giới pháp  Phật  Tánh thường trụ  này, Ðức  Phật dạy  tất cả chúng 

sanh phải  xoay  vần  truyền  dạy  lẫn  nhau không dứt,  như thế thì chúng sanh 

rốt ráo được lợi ích chi? 



Việc ấy trong mấy câu kinh văn trên chỉ rõ như sau:   

1. Ðược thấy ngàn Ðức Phật, được chư Phật trao tay. Trên thế gian này, thấy 

Phật không phải  là việc dễ dàng. Vì thường không có Phật  xuất  hiện.  Hoặc 

khi  có  Phật  xuất  hiện  ở  thế  gian  thì  chúng  ta  lại  bị  trầm  luân  nơi  ác  đạo, 

không được sanh trong  nhơn  gian. Nay  nhờ công đức thọ trì, đọc tụng  giới 

pháp  này, chẳng  những có thể thấy được một Ðức Phật, lại còn có thể thấy 

được ngàn Ðức Phật. 

Ngàn  đức  Phật được thấy ấy, không phải  ở trong ba  đời  mà  là ở trong  một 

đời,  chẳng  những  có  thể  thấy  được  ngàn  đức  Phật,  lại  còn  được  chư  Phật 

trao tay. 

Vì  nghiêm  trì  Phật  Tánh  diệu  giới  này  thanh  tịnh  nên  tương  lai  mới  có  thể 

cùng  với  Ðức  Phật  Lô Xá  Na  ở  trên  đài  hoa  sen  ngàn  cánh,  đồng  nắm  tay 

nhau đi và cũng được nhìn thấy ngàn Ðức Phật Thích Ca cùng nghìn trăm ức 

Phật Thích Ca ở trước mặt mình. 



2. Ðời đời khỏi hẳn ác đạo và tám khổ nạn: Do thọ trì Phật tánh thường trụ 

diệu giới này, có thể ngăn dứt những lỗi lầm của ba nghiệp thân, khẩu, ý nên 

không  bị  đọa  vào  trong  ba  ác  đạo  và  tám  khổ  nạn.  Ðây  là  công  năng  lực 

dụng “ly khổ” của giới này. 



3. Thường được thác sanh trong loài người hay cõi trời. Do thọ trì Phật Tánh 

diệu giới này, có thể phát sanh tất cả thiện pháp, nên thường được qua lại cõi 

nhân  thiên  để  hưởng  những  sự  thù  thắng  khoái  lạc.  Ðây  là  lực  dụng  “đắc 

lạc” của giới này. 



---o0o--- 

A.4. TRÙNG KHUYẾN PHỤNG HÀNH (khuyên đại chúng lãnh thọ 

và thực hành lần nữa) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “ngã kim tại thử thọ hạ...” cho đến câu “như Vô Tướng Thiên Vương 

phẩm Khuyến Học trung nhứt nhứt quảng minh. 

2. Dịch nghĩa:   

Nay ta ở dưới cội Bồ Ðề này lược giảng giới pháp của chư Phật. Tất cả đại 

chúng phải nhứt tâm học Ba La Ðề Mộc Xoa và hoan hỷ phụng hành. 

Như  phần  Khuyến  Học  trong  phẩm  Vô  Tướng  Thiên  Vương  mỗi  mỗi  đều 

giảng rõ. 

Lời giảng  

Thọ trì Phật Tánh thường trụ diệu giới này có những lợi ích vĩ đại như vậy, 

cho nên nay Ta (đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật) đặc biệt ở dưới cội Bồ 

Ðề này thị hiện thành Ðạo, thị hiện chuyển pháp luân. 

Ðầu  tiên  kiết  Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa,  tức  mười  giới  trọng,  bốn  mươi  tám  giới 

khinh,  đây  chính  là  lược  giảng  giới  pháp  tâm  địa  của  tất  cả  chúng  sanh  tu 

nhơn chứng quả mà bảy đức Phật thời quá khứ đã giảng. 

Lược  giảng  là so sánh  với  giảng rộng  mà  nói,  vì  Tâm Ðịa  giới pháp  này  là 

Vô  Tận  Tạng  giới,  chẳng  lẽ  chỉ  có  mười  giới  trọng  và  bốn  mươi  tám  giới 

khinh ư? 



Ở đây  nói  là  mười  giới  trọng  và bốn  mươi tám  giới khinh chẳng qua chỉ  là 

lược giảng một cách thật sơ lược, khái quát mà thôi. Vì thế tất cả đại chúng 

phải nhứt tâm học Ba La Ðề Mộc Xoa và hoan hỷ phụng hành. 

Ðức Phật sở dĩ đinh ninh dặn dò nhiều lần như vậy, chủ ý là để biểu lộ niệm 

độ sanh rất tha thiết của Ngài, vì Phật Tánh diệu giới này có quan hệ rất lớn 

đối  với  chúng  sanh,  nên  Ngài  phải  mở  rộng  từ  tâm  khuyên  răn  nhắc  nhở 

nhiều  lần, để cho chúng sanh khỏi cái nạn ở trong đó  mà không  hay không 

biết, lại sanh tâm biếng nhác xem thường. 

Ở đây chỉ là lược giảng, nếu  muốn biết rõ thì tham khảo phần Khuyến Học 

trong phẩm Vô Tướng Thiên Vương có giảng rộng. 



---o0o--- 

A.5. THỜI CHÚNG HOAN HỶ (Lúc ấy, đại chúng đều vui mừng) 

1. Kinh văn: 

Từ câu “tam thiên học sĩ...” cho đến câu “hoan hỷ thọ trì”. 

2. Dịch nghĩa:   

Lúc đó, chư học sĩ trong cõi Tam Thiên ngồi lóng nghe Ðức Phật tụng giới, 

hết lòng kính trọng, hoan hỷ thọ trì. 

Lời giảng:   

Trong lúc Ðức Phật lược giảng giới pháp của bảy Ðức Phật thì có chư vị học 

sĩ  trong  cõi  tam  thiên  (chỉ  cho  chư  Bồ  Tát  hiện  ở  trong  pháp  hội  bao  gồm 

thiên long bát bộ cùng những người đạo, tục, quý, tiện) ngồi lóng nghe Ðức 

Phật tụng giới, tức là mười giới trọng, bốn mươi tám giới khinh này. 

Cả thảy đều hết lòng kính trọng ngôn giáo của đức Như Lai, cùng nhau hoan 

hỷ thọ trì, không dám có một niệm lãng quên Phật Tánh chủng tử giới pháp 

này. 



---o0o--- 

 B. LƯU THÔNG ÍCH THẾ (lưu thông giới pháp đem lại lợi ích cho 

 đời) 

B.1. KẾT THỊ (nêu rõ phần kết thúc) 

B.1.1. TỔNG KẾT BỔN PHẨM (tổng kết phẩm Tâm Ðịa) 

Kinh văn 

1. Phiên âm:   

Từ câu “nhĩ thời Thích Ca Mâu Ni Phật” cho đến câu “thiên bách ức Thích 

Ca diệc như thị thuyết”. 

2. Dịch nghĩa:   

Lúc  ấy,  Ðức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  xong  về  mười  vô  tận  giới  pháp 

trong  phẩm  Tâm  Ðịa  pháp  môn  của  Ðức  Phật  Lô  Xá  Na  đã  giảng  nơi  thế 

giới  Liên  Hoa  Ðài  Tạng  lúc  trước,  nghìn  trăm  ức  đức  Thích  Ca  cũng  đồng 

giảng như vậy. 

Lời giảng   

Hai chữ “lúc ấy” chỉ lúc Ðức Phật phú chúc, đại chúng lóng nghe thọ trì tâm 

địa giới này như ở trước đã nói: “Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng xong về 

mười vô tận giới pháp trong phẩm Tâm Ðịa pháp môn của đức Lô Xá Na đã 

giảng  nơi  thế  giới  Liên  Hoa  Ðài  Tạng  lúc  trước.  Nghìn  trăm  ức  đức  Thích 

Ca cũng đồng giảng như vậy”. 



Mấy  câu  kinh  văn  trên  thuyết  minh:  “Chẳng  những  một  đức  Thích  Ca  ở 

trong một tiểu thế giới, một mặt nhật, một mặt nguyệt giảng nói như vậy, mà 

nghìn trăm  ức đức Thích Ca ở trong  trăm  nghìn  ức thế  giới,  nghìn  trăm  ức 

nhật,  nguyệt,  giảng  mười  vô  tận  giới  pháp  trong  phẩm  Tâm  Ðịa  pháp  môn 

của đức Lô Xá Na đã giảng và cũng đồng giảng như vậy. 

Trong kinh văn nói: “Mười vô tận giới” là chỉ mười giới trọng. 

Ở  đây  có  người  hỏi  rằng:  Kinh  này  rõ ràng  nói  mười  giới  trọng,  bốn  mươi 

tám giới khinh, nhưng tại sao trong phần tổng kết chỉ nói có mười giới trọng, 

không nói bốn mươi tám giới khinh là ý gì? 

Nên  biết  rằng  mười  giới  trọng  ý  nghĩa  hàm  nhiếp  vô  lượng  giới,  không  có 

giới  nào  chẳng  gồm  thâu  trong  ấy.  Vì  thế  trong  phần  tổng  kết  dù  chỉ  nói 

mười giới, nhưng thật sự tất cả giới đều nhiếp hết trong ấy. Do đó, bốn mươi 

tám giới khinh đương nhiên cũng đã nhiếp ở trong ấy rồi. 



---o0o--- 

B.1.2. CỬ THẬP XỨ THUYẾT (nêu mười nơi thuyết pháp) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “tùng Ma  Hê Thủ  La thiên  vương  cung...” cho đến câu “vi trần thế 

giới diệc như thị thuyết”. 

2. Dịch nghĩa:   

Từ cung Ðại Tự Tại Thiên Vương, Ðức Phật đến dưới cây Bồ Ðề này, thuyết 

pháp  có  mười  chỗ.  Vì  tất  cả  Bồ  Tát  và  vô  số  đại  chúng  thọ  trì,  đọc  tụng, 

giảng thuyết pháp nghĩa cũng như vậy. 

Nơi nghìn trăm ức thế giới, Liên Hoa Ðài Tạng thế giới, vi trần thế giới, chư 

Phật cũng giảng thuyết như vậy. 

Lời giảng   

Giới pháp của  Bổn Phật (Phật  Lô Xá Na), Tích  Phật  (hóa  Phật)  đã  giảng ở 

trước đã lược chỉ ra rồi. Giờ đây là nói về địa phương nói giới pháp, điều ấy 

ở nơi câu: “Kỳ trung thứ đệ thập trụ xứ sở thuyết” (trong mười nơi ấy, Ðức 

Phật tuần tự ngự đến thuyết pháp). 



Trong phần  Tự Thuyết Giới Duyên  (nhơn  duyên thuyết  giới) đã  nói, ở đây 

tóm  lược  lại: “Từ cung trời Ma Hê Thủ  La thiên  vương” ở Sắc Giới trở đi, 

tiếp tục đến “dưới  đạo thọ  này” (đạo thọ  là chỉ cây  Bồ Ðề  mà đức Bổn Sư 

Thích Tôn đã ở dưới cây ấy hoàn thành vô thượng Phật đạo) “thuyết pháp cả 

mười chỗ”: câu  này  nói  mười trụ  xứ nơi  Ðức Phật thuyết pháp.  Là từ cung 

của  Ðại  Tự  Tại  thiên  vương  cho  đến  cõi  Diêm  Phù  Ðề,  Phật  đã  giảng  nói 

giới  pháp  giống  như  Ngài  đã  giảng  nói  ở  cõi  Ta  Bà  này,  tất  cả  đều  không 

khác. 



Lại nữa, thuyết pháp trong mười trụ xứ ấy đều vì hàng Bồ Tát tu học đã lâu 

đời, lâu kiếp, cùng với tất cả Bồ Tát sơ phát tâm, cho đến vô số đại chúng, 

tất cả đều nhất tâm thọ trì như vậy, đọc tụng như vậy, cho đến giải thuyết ý 

nghĩa của giới pháp cũng như vậy. 

Chẳng những Phật ở trong thế giới này, nơi các trụ xứ ấy, nói pháp như vậy, 

mà Phật ở trong nghìn trăm ức thế giới ở Liên Hoa Tạng thế giới ở trong vi 

trần thế giới, nơi các trụ xứ ấy thuyết pháp cũng như vậy. 

Vi trần thế giới là hình dung thế giới rất nhiều, không thể dùng chữ, số mục 

mà tính kể được, cho nên dụ như vi trần. Nghĩa là một hạt bụi nhỏ là một thế 

giới, cứ theo đó có thể tưởng tượng để biết sự vô tận của thế giới. 

Nhưng theo kinh Hoa Nghiêm thuyết minh, ở trong Liên Hoa Tạng thế giới 

có vô lượng vi trần thế giới. Do đó, trong kinh nói: Nghìn trăm ức thế giới, 

vi trần thế giới thực ra không ngoài một Liên Hoa Tạng thế giới. 



---o0o--- 

B.1.3. MINH SỞ THUYẾT PHÁP (thuyết minh pháp sở thuyết) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ  câu  “nhứt  thiết  Phật  tâm  tạng...”  cho  đến  câu  “như  thị  nhứt  thiết  Phật 

thuyết vô lượng nhứt thiết pháp tạng cánh”. 

2. Dịch nghĩa:   

Tất cả Phật tâm  tạng, địa tạng,  giới tạng,  vô  lượng  hạnh  nguyện tạng,  nhân 

quả Phật tánh thường trụ tạng. Tất cả chư  Phật  giảng thuyết  vô  lượng pháp 

tạng như thế đã xong. 

Lời giảng   

Chư  Phật  trong  vi  trần  số  thế  giới  nhiều  dường  ấy,  tuyên  thuyết  giới  pháp 

không có sai khác. 

Vậy pháp sở thuyết ấy là những pháp gì? 

Theo kinh  văn, tất cả  Phật  trong  mười phương ba đời đều tuyên thuyết các 

tạng như sau:   

* Tâm tạng: có hai nghĩa Thông và Biệt. 

- Nói về nghĩa Thông là tất cả các pháp đều thuộc nơi tâm. Tâm này chỉ cho 

tâm  thể  bản  giác.  Tất  cả  vạn  pháp  trong  pháp  giới,  không  pháp  nào  chẳng 

hàm chứa trong ấy. Như Bảo Tạng có thể dung chứa các bảo vật nên gọi là 

Tạng. 

- Còn nghĩa Biệt là chỉ cho ba mươi tâm trong ngôi vị Tam Hiền nên gọi là 

Tâm Tạng. 

* Ðịa tạng cũng đủ hai nghĩa Thông và Biệt. 

- Nói  về  nghĩa  Thông thì tất cả các pháp  đều có thể  gọi  là  Ðịa. Vì  tâm  thể 

của các pháp bình đẳng không hai, nên gọi là Ðịa. Ở trong ấy xuất sanh tất 

cả thiện pháp công đức nên gọi là Tạng. 

- Nói về nghĩa Biệt là riêng chỉ Thập Ðịa trong ngôi vị Thập Thánh nên gọi 

là Ðịa Tạng. 

* Giới tạng cũng gồm hai nghĩa Thông và Biệt. 

- Nói về nghĩa Thông thì tất cả các pháp đều có thể gọi là Giới. Phân biệt mà 

nói thì  tâm  thể  xa lìa, bặt dứt tất cả tội  lỗi gọi  là Giới. Chỉ trì tác phạm  (trì 

giới: ngăn dứt điều ác; phạm giới: tạo tác tội lỗi). Các oai nghi dù nhỏ nhặt 

nhưng cả thảy đều đầy đủ nên gọi là Tạng. 

- Còn nói về nghĩa Biệt là riêng chỉ cho mười giới trọng, bốn mươi tám giới 

khinh ở trong kinh này. 

*Vô lượng hạnh nguyện tạng cũng có hai nghĩa Thông và Biệt. 

- Nói về nghĩa Thông thì tất cả các pháp đều có thể gọi là hạnh nguyện. 

- Nói  về  nghĩa  Biệt  là chỉ cho  lục  độ, vạn hạnh,  mười đại  nguyện  v.v... Cổ 

đức đối với loại này đã giải thích rằng: Hạnh Nguyện Tạng nghĩa là từ tâm 

thể phát sanh. Thực hành các thiện hạnh gọi là Hạnh. Giữ gìn hạnh ấy thành 

thiện  niệm  gọi  là Nguyện. Vô  lượng  môn  hạnh  như bể cả, không thể cùng; 

vô lượng môn nguyện như hư không không thể tận nên gọi là Tạng. 

*Nhân quả Phật tánh thường trụ tạng cũng có hai nghĩa Thông và Biệt. 

- Nói về nghĩa Thông thì tất cả pháp đều gọi là Nhân Quả Phật Tánh Thường 

Trụ Tạng. 

- Nói về nghĩa Biệt là riêng chỉ cho Phật Tánh bổn nguyên tâm địa, phẩm Hạ 

của kinh này. 

Cổ đức giải thích về loại này như sau:   

- Nhân: chỗ tu hành đầu tiên của tâm thể. 

- Quả: chỗ chứng đắc cuối cùng của tâm thể. 

Phật Tánh không sanh không diệt, không đến, không đi, thường trụ, nghĩa là 

thiện chân Phật tánh này. Dù tùy duyên lập các danh tự bất đồng, nhưng mà 

tánh vẫn không đổi thay. 

- Nếu nói về Tâm thì gọi là bất sanh, bất diệt, thanh tịnh bổn tâm. 

- Nói về Ðịa thì gọi là Chơn Như Bình Ðẳng Giới Ðịa. 

- Nói về Giới thì gọi là Quang Minh Kim Cương Bảo Giới. 

- Nói về Hạnh thì gọi là Phổ Hiền Hạnh Nguyện. 

- Ở nơi Nhân thì gọi là Tự Tánh Thâm Nhân. 

- Ở nơi Quả thì gọi là Cứu Cánh Cực Quả. 

Vì  tự  tánh  này  bao  trùm  cả  phàm  thánh,  suốt  xưa,  suốt  nay,  rộng  lớn  trùm 

khắp,  không  thể  xét  lường,  nên  gọi  là  Tạng.  Phật  Tánh  chẳng  phải  nhân, 

chẳng phải quả, nhưng mà nhân quả không ra ngoài Phật Tánh. 

Cho  nên  nói  Ðại  Thừa  Nhân  là  Thật  Tướng  của  các  pháp;  Ðại  Thừa  Quả 

cũng là Thật Tướng của các pháp. 

Thật  Tướng  ấy  tức  là  dị  danh  của  Phật  Tánh.  Nay  đây  Nhân  cũng  là  Phật 

Tánh, Quả cũng  Phật  Tánh. Phật Tánh thường trụ thì  nhân quả cũng  đều  là 

thường trụ. Ðây gọi là Nhân Quả Phật Tánh Thường Trụ Tạng. 

Lại nữa, Tâm tạng, địa tạng, giới tạng chính là giới này, là Bồ Tát Tâm Ðịa 

vậy. Ðại Hạnh, Ðại Nguyện do giới này phát sanh. Chánh Nhân, Chánh Quả 

do  giới  này  mà  được.  Thường  Trụ  Phật  Tánh  do  giới  này  mà  chứng.  Rộng 

lớn thay giới pháp, đến đây là cùng tột rồi vậy! 

Tất cả chư Phật giảng thuyết vô lượng tất cả pháp tạng như thế đã viên mãn 

cứu cánh. 



---o0o--- 

B.1.4. ÐẠI CHÚNG PHỤNG HÀNH (đại chúng tuân theo và thực hành 

lời Phật dạy) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ  câu  “thiên  bá  ức  thế  giới  trung...”  cho  đến  câu  “như  Phật  Hoa  Vương 

Thất Hạnh phẩm trung thuyết”. 

2. Dịch nghĩa:   

Hết thảy chúng sanh trong nghìn trăm ức thế giới đều thọ trì hoan hỷ phụng 

hành. 

Còn  về  phần  giảng  rộng  những  hành  tướng  của  Tâm  Ðịa  thời  như  trong 

phẩm Phật Hoa Quang Vương Thất Hạnh có nói. 

Lời giảng   

Tất cả chư Phật giảng nói tâm tạng, địa tạng v.v... vô lượng tất cả pháp môn 

đã  viên  mãn  cứu  cánh.  Bấy  giờ,  tất  cả  chúng  sanh  trong  trăm  ngàn  ức  thế 

giới  ai  ai  cũng  đều  nhận  chân  mà  thọ  trì,  người  người  đều  hoan  hỷ  phụng 

hành, cũng thế, chúng sanh trong thế giới này đều tín thọ phụng hành. 

Trước đã nói là thuộc về Ðức Phật cùng với ngôn giáo “năng bị”. Ðoạn kinh 

văn này là nói cơ nghi của tất cả chúng sanh “sở bị”. Sáu chữ “thọ trì hoan 

hỷ phụng hành” chứng tỏ cơ giáo hợp nhau, khế hợp đến mức hoàn hảo. Vì 

nếu  cơ  giáo  không  khế  hợp  nhau,  thì  dù  cho  Phật  tuyên  thuyết  bằng  cách 

nào, tất cả chúng sanh cũng không bao giờ hoan hỷ phụng hành. 

Việc chư Phật thuyết  pháp độ sanh đại  lược là  như thế. Còn  về phần  giảng 

rộng đạo lý, tướng của Tâm Ðịa ở đây không thể nói cho hết được, cần phải 

xem phẩm Phật Hoa Quang Vương Thất Hạnh của Ðại Bộ Phạm Võng mới 

giảng rõ. 



Kinh văn nói “tướng tướng” nếu nói đơn giản là từ nơi một tướng Tâm Ðịa 

rộng khai ra vô lượng giới tướng, nên gọi là Tướng Tướng. Nói rõ hơn, Giới 

là tướng của Tâm Ðịa, nhưng Tâm Ðịa vốn không có hình tướng. Vì đối với 

giới  có  tướng  trì,  phạm,  do  giới  tướng  này  mà  nói  là  tướng  của  Tâm  Ðịa. 

Giới tướng có Tổng, có Biệt. 

Tổng tướng là chỉ mười giới trọng. Biệt tướng là bốn mươi tám giới khinh. 

Nhưng thật ra Tổng tướng hay Biệt tướng đều vô hạn, vô lượng, trùng trùng 

vô  tận,  giống  như  mành  lưới  của  Thiên  Ðế  Thích.  Nên  biết  điều  ấy  không 

phải là pháp gì khác, mà là Thật Tướng của các pháp, cho nên mệnh danh là 

“tướng tướng”. 



---o0o--- 

B.2. KỆ TÁN (dùng lời kệ để ca ngợi) 

B.2.1. TÁN TRÌ PHÁP ÍCH (tán thán lợi ích thọ trì giới pháp) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “Minh nhơn nhẫn huệ cường...” cho đến câu “trí giả thiện tư lương”. 

2. Dịch nghĩa:   

Người trí nhiều Ðịnh, Huệ, 

Thọ trì được pháp này, 

Lúc còn chưa thành Phật, 

Ðược hưởng năm điều lợi. 

Một là thập phương Phật, 

Thương tưởng hộ trì luôn. 

Hai là lúc lâm chung, 

Chánh niệm lòng vui vẻ, 

Ba là sanh chỗ nào, 

Cùng Bồ Tát làm bạn. 

Bốn là những công đức   

Giới độ đều thành tựu. 

Năm: đời này, đời sau, 

Ðủ giới và phước huệ, 

Ðây là các Phật tử, 

Người trí khéo nghĩ lường   

Lời giảng   

Ðến  đây  đã  giảng  kết  húc  đại  đoạn  kinh  văn  trường  hàng.  Giờ  đây  bắt  đầu 

dùng kệ để tán mỹ, trước tiên, tán mỹ kết quả lợi ích của việc phụng trì giới 

pháp. 



“Người  sáng  nhẫn  huệ  mạnh”:  câu  này  thuyết  minh  rằng  tâm  địa  đại  giới 

không phải người trí huệ thiển bạc hay ngu si vô trí có thể thọ trì được, mà 

phải là người đủ trí huệ, bậc minh đạt  mới có thể đúng pháp phụng trì. Thế 

nên ở đây nói là “minh nhân” tức là người sáng suốt, có đủ Nhẫn và Huệ. 

- Nhẫn là tượng trưng Ðịnh Lực. 

- Huệ là tượng trưng cho Huệ Lực. 

Vì định lực có đầy đủ sức mạnh thì tâm của hành giả mới không bị bất cứ sự 

vật nào ở ngoại giới làm lay động. 

Do huệ lực có đầy đủ sức mạnh, chẳng những không bị sự vật ngoại giới lay 

động  mà  còn  có  thể  xoay  chuyển  được  sự  vật  ở  ngoại  giới,  để  đoạn  hoặc 

chứng chân. 

Vì thế, chúng ta thấy rõ, đối với người Phật tử thọ trì Tâm Ðịa đại giới, Ðịnh 

và Huệ Lực cả hai không thể thiếu một được. 

Nếu  chỉ  có  Huệ  lực  mà  không  có  Ðịnh  lực  thì  trí  huệ  ấy  chẳng  qua  chỉ  là 

cuồng huệ, không thể phát sanh công dụng đoạn hoặc chứng chân. 

Nếu chỉ có Ðịnh lực mà không có Huệ Lực thì định lực ấy thuộc về si định, 

không thể có công năng lay chuyển sự vật ngoại giới. 

Lại còn có thể giải thích rằng:   

- Nhẫn chỉ cho sự giữ gìn của Tâm, sức nhẫn ấy rất cứng rắn, cho nên gọi là 

“nhẫn  mạnh”.  Nhẫn  mạnh  rất  cứng  rắn  có  thể  giữ  gìn  giới  hạnh  vĩnh  viễn 

thường hằng, trước sau không dời đổi. 

- Huệ  là chỉ cho sự  linh thông của  Tâm.  Huệ ấy rất sắc bén cho  nên  gọi  là 

“huệ  mạnh”.  Huệ  mạnh  sắc  bén  có  thể  giữ  gìn  giới  hạnh  một  cách  khôn 

khéo, viên dung vô ngại. 

Chỉ có người như vậy mới có thể thọ trì được tâm địa giới pháp này. 

Lưu ý: Câu kệ này khác với bổn dịch Việt văn: “Người trí nhiều định huệ”. 

Vì cần phải theo nguyên tắc Hán văn nên phải dịch: “Người sáng nhẫn huệ 

mạnh” để phù hợp với phần giải thích. 

“Người  có  thể  hộ  trì  tâm  địa  giới  pháp”  như  vậy,  chẳng  những  “tương  lai 

quyết định thành Phật không còn nghi”, mà chính “ngay trong lúc còn chưa 

thành Phật”, trước tiên, chính mình có thể an nhiên “hưởng năm điều lợi ích 

thù thắng”:   

Năm điều lợi ích như sau:   

Một là thập phương Phật, 

Thường tưởng hộ trì luôn. 

Hai  câu  này  thuyết  minh  sự  lợi  ích  thứ nhất  thâu  hoạch  được:  tâm  địa  giới 

pháp này là mẹ của chư Phật, tức là từ nơi giới pháp này mà lưu xuất. Tất cả 

chư Phật đều do giới này mà thành Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Nay nếu bạn có thể đúng như pháp giữ gìn giới này thì đã cùng với khí phần 

của chư Phật giao tiếp nhau, và có thể nối nắm được huệ mạng của chư Phật. 

Thế  nên  cảm  đến  mười  phương  chư  Phật  và  được  chư  Phật  dũ  lòng  từ  bi 

thương xót, luôn vì hành giả thủ hộ, khiến cho tất cả  ma quỷ ngày một xca 

lìa,  thánh  đạo  mỗi  ngày  được  tăng  trưởng,  và  có  thể  nối  thạnh  được  Phật 

chủng.  Trong  kinh  Kim  Cang  nói:  “Như  Lai  khéo  hộ  niệm  chư  Bồ  Tát" 

chính là ý này vậy. 

Hai là lúc lâm chung, 

Chánh niệm lòng vui vẻ, 



Hai câu này thuyết minh sự lợi ích thứ hai: người Phật tử đúng như pháp giữ 

gìn tịnh giới của Như Lai, đã được khí phần của Như Lai thì không gì đã có 

đủ Phật nhãn, thế nên đến lúc sanh mạng này kết thúc, nhờ oai lực của giới 

đức  làm  cho  hành  giả  chánh  kiến  phân  minh,  xa  lìa  tất  cả  điên  đảo,  mộng 

tưởng, đạt được cứu cánh Niết Bàn, được đại an lạc tự tại. 

Người  nghiêm  trì  tịnh  giới  đến  mức  độ  này,  khi  lâm  chung,  không  bị  các 

thống khổ đến  khủng bố,  nên không bị thối  thất  giới  này. Dù cho  người ấy 

có bị vòng sắt nóng cháy đỏ tròng trên đầu, xoay qua xoay lại, trong tâm vẫn 

an vui không khiếp sợ. Ðấy là do định huệ viên minh tuyệt nhiên không bao 

giờ có chỗ hủy phạm giới pháp nên nội tâm vẫn sanh đại hoan hỷ. 

Ba là sanh chỗ nào, 

Cùng Bồ Tát làm bạn. 



Hai câu này thuyết minh sự lợi ích thứ ba: vì bạn là một Phật tử chân chánh, 

nghiêm trì tịnh giới của Như Lai, nên dù còn ở trong vòng sanh tử luân hồi, 

thọ sanh bất cứ nơi nào, đời đời kiếp kiếp không bao giờ tiếp xúc, gặp gỡ kẻ 

ác hữu, gian đảng, chỉ gặp hiền thánh Bồ Tát ở trong Tam Hiền Thập Thánh 

để làm pháp lữ, để cùng tiến bước trên con đường Bồ Ðề vô thượng. 

Ðối với một Phật tử hành Bồ Tát hạnh, điều này là một tăng thượng duyên 

vô cùng trọng yếu. Vì nếu gặp phải ác hữu bất tam bất tứ (không ra gì hết) 

thì  chẳng  những  không  thể  tăng  tiến  Bồ  Ðề  tâm,  lại  còn  có  thể  bị  thối  thất 

tâm  Bồ  Ðề.  Tâm  Bồ  Ðề  đã  thối  thất  thì  quả  Bồ  Ðề  vô  thượng  cũng  vô  hy 

vọng. 



Bốn là nhóm công đức   

Giới độ đều thành tựu. 

Hai câu này thuyết minh sự lợi ích thứ tư: giới là chỗ chứa nhóm tất cả công 

đức, như quả đại địa có khả năng sanh trưởng vạn vật. 

Nếu bạn thường có tâm thâm tín đối với giới này như vậy, thì giới phẩm của 

bạn đã trọn vẹn. Khi giới phẩm đã được trọn vẹn thì tất cả nhóm công đức tự 

nhiên cũng được viên mãn thành tựu. 

Do  đây  có  thể  thấy  rằng:  muốn  cho  tất  cả  thiện  pháp  công  đức  được  hoàn 

thành, trước tiên cần phải thành tựu đầy đủ giới độ. Vì nếu giới hạnh không 

thanh  tịnh  thì  các  độ  khác  và  vạn  hạnh  công  đức  pháp  tài  quyết  không  thể 

thành tựu viên mãn được. Vì thế, đối với việc nghiêm trì giới hạnh phải luôn 

luôn lưu ý. 

Năm là đời này, đời sau, 

Tánh giới, phước huệ đủ. 

Hai câu này thuyết minh sự lợi ích thứ năm: Ở phần trước đã nói qua về giới 

này, là giới bổn nguyên Phật tánh. Vì thế, phải thông đạt được giới Phật tánh 

thì mới có thể đạt đến mức “toàn tánh khởi tu, toàn tu ở nơi tánh”. 

Vì  ở  nơi  toàn  tánh  khởi  công  năng  tu  hành,  cho  nên  phước  đức  do  trí  huệ 

được viên mãn. Do chỗ toàn tu hiển tánh cho nên huệ nhờ nơi phước đức mà 

được viên mãn. 



Trong bộ Hợp Chú nói: “Tánh giới tức chánh nhân lý thể, chính là pháp thân 

đức.  Nghiêm  trì  giới  Phật  Tánh  tức  duyên  nhân  phước  thiện,  chính  là  giải 

thoát đức. Ngộ tánh của giới tức là liễu nhân trí huệ, chính là bát nhã đức”. 

Trong đời hiện tại, nếu bạn nghiêm trì tịnh giới, thì chẳng những ngày đêm 

sáu  thời,  phước  đức  trí  huệ  của  bạn  được  nhiệm  vận  tăng  trưởng  mà  ngay 

đến trong tương lai thành Phật, cũng được phước huệ viên mãn tôn nghiêm, 

thành bậc Ðại Thánh Lưỡng Túc Tôn vậy. 

Nếu nghiêm trì được giới pháp như vậy thì chắc chắn đạt được năm lợi ích 

kể trên, và phước  huệ dần dần được  viên  mãn. Ðây chính  là  những Phật tử 

tương lai nối thạnh Phật vị như ở trước đã nói. 

Người  nào  thọ  giới  pháp  của  Phật  rồi  tức  đã  vào  hàng  chư  Phật.  Vì  thế, 

người  trí  đối  với  việc  này  cần  phải  khéo  léo  dụng  tâm  suy  xét  nghĩ  lường, 

không  được  xem  thường  mảy  may.  Vì  chỉ  theo  đúng  như  pháp  mà  nghĩ 

lường, thể  hội để tu  hành,  mới thật  là  người con chân thật của Phật  và  mới 

có thể chứng đắc quả vô thượng Bồ Ðề vậy. 



---o0o--- 

B.2.2. TỰ HỌC PHÁP SỰ (giảng giải về việc học giới pháp) 

B.2.2.1. KHUYẾN QUÁN GIỚI THỂ (khuyên nên quán sát giới thể) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “kẻ trước tướng giả...” cho đến câu “tất do thị xứ xuất”. 

2. Dịch nghĩa   

Kẻ trước tướng chấp ngã, 

Không thể được pháp này. 

Người trầm không trệ tịch, 

Cũng không gieo giống được, 

Muốn nẩy mầm Bồ Ðề, 

Trí huệ soi thế gian, 

Phải nên quan sát kỹ, 

Thật Tướng của các pháp. 

Không sanh cũng không diệt, 

Không thường cũng không đoạn. 

Chẳng đồng cũng chẳng khác, 

Chẳng đến cũng chẳng đi, 

Trong thể nhất tâm ấy, 

Siêng tu tập trang nghiêm, 

Công hạnh của Bồ Tát, 

Phải tuần tự học tập   

Nơi học, nơi vô học, 

Chớ móng tưởng phân biệt   

Ðấy là đệ nhất đạo. 

Cũng gọi pháp Ðại Thừa   

Hết thảy lỗi hý luận   

Ðều từ đây dứt sạch, 

Vô thượng trí của Phật, 

Ðều do đây mà thành. 

 

Lời giảng   

Giới  pháp  bổn  nguyên  tâm  địa  của  chúng  sanh  thuộc  về  Trung  Ðạo  liễu 

nghĩa  không  lý  luận,  nên  kẻ  “chấp  trước  tướng  Ngã”  tức  là  kẻ  phàm  phu 

chấp  Có,  dĩ  nhiên  “không  thể  được  diệu  giới  pháp  này”.  Phàm  phu  chấp 

trước Ngã tướng rất dễ thấy biết nên không cần giải nói. 

Còn  người  “diệt  thọ  thủ  chứng”  (người  trầm  không  trệ  tịch)  chỉ  cho  hàng 

Nhị Thừa chấp Không, thuộc về loại mầm cây héo, hột giống hư, nên “cũng 

không gieo giống được”. 

Người diệt thọ thủ chứng ý nghĩa như thế nào? 

Chính là chỉ các bậc thánh nhân trong Nhị Thừa, các ngài diệt trừ thọ mạng 

hiện  tại  để  thủ  chứng  cảnh  tịch  diệt  Niết  Bàn,  nên  gọi  là  “diệt  thọ  thủ 

chứng”. 



Thông thường trong các kinh gọi là “khôi thân diệt trí” vậy. Vì các thánh giả 

Tiểu Thừa thủ chứng lý Thiên Không nên không phải là chỗ gieo giống Bồ 

Ðề. Giới pháp bổn nguyên tâm địa vốn là chúng sanh và Phật đều bình đẳng, 

nên đúng lý ra, dù là phàm phu hay Nhị Thừa đều có thể tín thọ gieo giống. 

Ở đây, nói phàm phu và Nhị Thừa đều là vô phần vì không phải là không thể 

bẩm thọ hay giới phẩm không thể thấm nhuần trên thân, mà là do các vị ấy 

không khéo nghĩ lường mà thôi. 

Phàm  phu  và  Nhị  Thừa  nếu  muốn  nẩy  mầm  Bồ  Ðề,  để  tâm  này  tương  lai 

thành bậc Ðẳng Chánh Giác, cần phải dùng quang minh của trí huệ soi trong 

thế gian, để phá trừ ngôi nhà tối tăm phiền não của tất cả chúng sanh. Ðiều 

ấy không cần hướng ra ngoại cảnh để tìm cầu, mà chỉ nên phát khởi trí huệ 

thanh  tịnh  vô  ngại ở trong tâm địa  giới pháp này, khéo  vận dụng tâm  mình 

để tịnh quan sát Thật Tướng của các pháp. 

Ba chữ “tịnh quan sát” trong kệ văn có thể giải thích:   

- Tịnh là dị danh của chữ Chỉ. 

- Sát là sự thẩm xét kỹ lưỡng của Quán. 

Nghĩa  là  chỉ  có  sự  tu  tập  Chỉ  Quán  song  tu  mới  có  thể  gọi  là  chân  thật  tu 

hành, và cũng chỉ có chân tu như thế mới được có chỗ thể nhận Thật Tướng 

của các pháp. Nói  một cách thông thường  thì  tất cả các pháp đều do duyên 

hòa  hợp  mà  sanh.  Ðã  là  pháp  duyên  sanh  thì  nhất  định  không  có  tự  tánh, 

đương thể tức không. 

Trong  kinh  thường  nói:  “Tánh  không  tức  duyên  khởi,  duyên  khởi  tức  tánh 

không”,  là  chỉ  cho  ý  trên  vậy.  Trong  tánh  không  tịch  của  các  pháp,  tất  cả 

tướng đều không có, nên gọi là Thật Tướng. 

Theo  Không  Tông  nói:  “Thật  Tướng  tức  là  vô  tướng,  mà  đã  vô  tướng  thì 

chính là không tánh vậy”. 

Theo  kinh  Phạm  Võng  này  thì  Chân  Không  Vô  Tướng  chính  thật  là  Thật 

Tướng. Thật Tướng chính là chỉ cho bổn nguyên tâm thể. 



Bổn nguyên tâm thể viên mãn thanh tịnh như thế, đã không thuộc về duyên 

sanh,  cũng  không  thuộc  về  duyên  diệt,  nên  hoàn  toàn  khác  với  pháp  sanh 

diệt  mà phàm phu vọng chấp cho là thật có. Cho nên nói “không sanh cũng 

không diệt”. 



Bổn  nguyên tâm thể  viên  mãn thanh tịnh  này chẳng  những không thuộc  về 

pháp  sanh  diệt  của  phàm  phu,  mà  cũng  không  thuộc  về  pháp  đoạn  thường 

của ngoại đạo vọng chấp. Vì bổn nguyên tâm thể mỗi sát na vốn không dừng 

thì  sao  có  thể  nói  nó  là  thường  trụ?  Lại  nữa,  bổn  nguyên  tâm  thể  là  pháp 

muôn thuở thường hằng, như như thì làm sao có thể nói nó là đoạn diệt? Vì 

thế nên nói “không thường cũng không đoạn”. 



Bổn nguyên tâm thể thanh tịnh viên mãn chẳng những không thuộc về pháp 

sanh diệt của phàm phu  và pháp đoạn thường của  ngoại đạo, lại còn không 

thuộc  vào  số  lượng  như thông  thường  gọi  là  một  hay  khác.  Vì  các  loại  sai 

khác khó hợp nhau nên không phải là một; đồng một thể khó phân chia nên 

không phải là khác. Cho nên nói: “Không một cũng không khác”. 

Bổn  nguyên  tâm  thể  thanh  tịnh  vốn  xa  lìa  các  tướng  động  tịnh,  nên  nếu 

muốn đón rước  nó thì chẳng biết  nó  đến chỗ  nào. Vì  nó  vốn  là không đến. 

Muốn tìm kiếm nó thì chẳng biết nó ở đâu. Vì nó vốn là không đi. Có động, 

có tịnh, mới là có đến, có đi. Bổn nguyên tâm thể đã không động không tịnh 

thì làm gì có sự đến và đi? Cho nên nói: “Chẳng đến cũng chẳng đi”. 

Pháp không sanh, diệt, đoạn, thường, một khác đến đi như thế thì rốt ráo chỉ 

cho pháp gì? Ðó chỉ là một tâm thể. Nhưng trong Nhất Tâm ấy, cần phải vận 

dụng phương tiện siêng tu tập trang nghiêm. 

 

---o0o--- 

 

Trang nghiêm bằng cách nào? 

Bồ Tát muốn trang nghiêm bổn nguyên tâm địa này, cần phải từ nơi tự tâm 

mà khởi dụng. Dùng trí phương tiện chiếu soi cảnh giới tâm, tức là chỉ cho 

Thật Tướng. Vì thế kệ văn bên trên bảo là “tịnh quán sát”. Do đó, quán sát 

và trì giới đều là phương tiện trang nghiêm. 

- Quán sát là phương tiện thuộc về Lý, gọi là Trí Huệ Trang Nghiêm. 

- Trì giới là phương tiện thuộc về Sự, gọi là Công Ðức Trang Nghiêm. 

Nếu  chỉ  siêng  năng,  dùng  nhiều  phương  tiện  tu  hành,  mà  không  dùng  trí 

quán sát, là thuộc về pháp hữu vi hữu lậu, nên không có Sở Trang Nghiêm. 

Còn chỉ dùng trí tịnh quán mà không siêng năng dùng phương tiện tu tập là 

thuộc về khô khao, không tịch, không có Thể Trang Nghiêm. 



Thế nên ở trong thể Nhất Tâm phải vận dụng trí huệ khéo léo và dùng nhiều 

phương tiện  tu tập để trang  nghiêm.  Giới thanh  tịnh, trí  huệ thanh tịnh  như 

người rửa tay, đồng rửa cả hai tay, không thể nói cái nào trước, cái nào sau. 

Phước đức và trí huệ trang nghiêm như vậy là “sự việc của Bồ Tát nên làm” 

(công  hạnh  của  Bồ  Tát).  Vì  huệ  giải  như  vậy,  chỉ  có  bậc  Bồ  Tát  phát  Ðại 

Thừa tâm, bẩm thọ Ðại  Thừa  giới  mới có  thể  làm  được, không phải  là chỗ 

mà hàng phàm phu cùng thánh giả Nhị Thừa có thể nghĩ lường và làm được. 

Tuy về mặt ngôn ngữ giảng nói như vậy, nhưng không phải chỉ là nói suông 

cho xong chuyện, mà còn phải tuần tự theo đúng như pháp, khéo léo học tập 

mới có thể được chân thực tương ưng, nên nói rằng phải “tuần tự học tập”. 



Về phương pháp tuần tự học tập ấy như thế nào? 

Như trong hai câu kệ:     

“Nơi học, nơi vô học, 

Chớ móng tưởng phân biệt” 

 

Hai câu này ý nghĩa như thế nào? 

Nghĩa là đối với việc học tập, không nên khởi tâm phân biệt cho là việc học 

tập. Vì nếu khởi tâm phân biệt như vậy, tức là đã thuộc về vọng niệm phân 

biệt. Tại sao vậy? 

Nên biết rằng sự tu học đây là xứng tánh tu học. Nghĩa là học tập tức không 

học tập; ở trong chỗ không tu mà có tu học rõ ràng. Cho nên học cùng với vô 

học  vừa  xem  qua dường  như có thứ tự;  nhưng trên thực tế, dường  như dấu 

chim bay trên hư không, đâu có dấu vết gì mà có thể kiếm tìm? 

Sự học tập cũng như vậy, đâu có thứ tự gì! Ðây là điểm bất đồng rất lớn với 

pháp môn Tiệm Thứ Tu Học. Vì đây thuộc về lý cứu cánh cực viên đốn nên 

không  có  một  tâm  niệm  phân  biệt  mảy  may.  Vì  thế  nên  nói:  “Chớ  móng 

tưởng phân biệt”. 



Không  móng  tưởng  phân  biệt,  điều  này  trọng  yếu  phi  thường.  Vì  khi  động 

niệm phân biệt, tức đã thuộc về tác dụng hoạt động hữu vi của tâm thức, chứ 

không  phải  là  vô  phân  biệt  của  Bát  Nhã  Chân  Trí.  Do  đó,  không  thể  thú 

hướng vào Trung Ðạo Ðệ Nhất Nghĩa Ðế. Cần yếu nhất là phải ở trong chỗ 

không  móng tưởng phân biệt, thì Trung Ðạo  mới rõ ràng  hiển  hiện. Ðấy  là 

Ðệ Nhất Ðạo. Có đi lên Trung Ðạo Ðệ Nhất Nghĩa Ðế mới không bị lạc vào 

đường quanh co của Nhị Thừa, cho nên nói: “Cũng gọi pháp Ðại Thừa”. 

Tâm địa Thật Tướng xa lìa phân biệt này giống như đống lửa lớn, bất cứ cái 

gì đụng  đến liền bị tiêu diệt, không thể  nào tồn tại. Cũng thế, các thứ vọng 

chấp như chấp có, chấp không, chấp nhân, chấp ngã, chấp bỉ, chấp thử v.v... 

ở  trên  thế  gian  này  đều  thuộc  về  pháp  hý  luận.  Một  khi  gặp  phải  Tâm  Ðịa 

thật tướng cũng như củi gặp lửa, đều bị tiêu diệt sạch, cho nên nói:   

Hết thảy lỗi hý luận   

Ðều từ đây dứt sạch, 



Lại nữa, Thật Tướng tâm địa xa lìa phân biệt này giống như biển cả, không 

có một thứ đại trân bảo nào lại không từ đấy mà xuất sanh. 

Những thứ đại trân bảo là chỉ cho những pháp gì? 

Là chỉ tất cả trí huệ biện tài, thần thông tam muội, Nhất Thiết Chủng Trí và 

vô lượng công đức pháp tài của quả vị chư Phật đều từ trong đó mà lưu xuất. 

Cho nên nói:   

Vô thượng trí của Phật, 

Ðều do đây mà thành. 

Vì thế, trong bộ  Pháp  Ẩn  nói: “Ðến đây  thì do  mầm  Bồ Ðề  mà kết quả  Bồ 

Ðề, quang minh của trí huệ sáng soi chiếu khắp không cùng tận. Xưa nay tất 

cả chúng sanh ở  mười phương thế  giới, ba đời đều  như người  mù  mà được 

thấy, như trong nhà tối mà gặp đèn, cho nên nói: “Quang minh soi thế gian” 

vậy.  Nếu  chẳng  phải  là  bậc  đại  minh  thì  làm  gì  có  thể  khéo  suy  nghĩ  diệu 

nghĩa trong tâm địa như vậy. 



---o0o--- 

 

B.2.2.2. KHUYẾN HỘ GIỚI TƯỚNG (khuyên hộ trì giới tướng) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “thị cố Phật tử...” cho đến câu “thánh chúa sở xưng tán”. 

2. Dịch nghĩa   

Vì thế nên Phật tử   

Phải phát tâm dõng mãnh, 

Nghiêm trì giới của Phật, 

Tròn sạch như minh châu, 

Chư Bồ Tát quá khứ, 

Ðã từng học giới này, 

Hàng vị lai sẽ học, 

Người hiện tại đương học, 

Ðây là đường Phật đi, 

Là chỗ Phật khen ngợi. 

Lời giảng   

Ðoạn văn trên đây là thuộc về thể văn tụng, khuyên hộ giới tướng. Tịnh giới 

đã từ nơi Thật Tướng tâm địa xuất sanh, vì thế nên Phật tử đối với tịnh giới 

lại không lo gìn giữ hay sao? 

Hơn nữa, giới pháp lại rất dễ phạm, thêm khó hộ trì. Thế nên người Phật tử 

muốn  hộ  trì  giới  pháp  không  mảy  may  trái  phạm,  phải  thật  tinh  tấn  dõng 

mãnh.  Cho  nên  nói  phải  phát  đại  tâm  dõng  mãnh  (phát  tâm  dõng  mãnh) 

“nghiêm trì giới của Phật”. 

Phải hộ trì bằng cách nào? 

Phải hộ trì như minh châu, không để cho có sự tổn nhiễm mảy may. Như thế 

mới là người Phật tử hộ trì Kim Cương Quang Minh Bửu Giới trong tâm địa. 

Ý nghĩa cần phải  hộ trì tịnh  giới của chư Phật như giữ  gìn  ngọc  minh châu 

trong bộ Pháp Ẩn có giải thích ba nghĩa như sau:   

1. Khiết tịnh là giữ gìn không cho nhiễm ô. 

2. Viên mãn là giữ gìn không cho sứt mẻ. 

3. Quang minh là giữ gìn không cho mờ tối. 

Chỉ  có  hộ  trì  tịnh  giới  của  chư  Phật  như  giữ  gìn  ngọc  minh  châu  như  vậy 

mới gọi là chân thật hộ trì tịnh giới của chư Phật. Ba nghĩa Khiết Tịnh, Viên 

Mãn, Quang Minh chính là ý nghĩa Lô Xá Na vậy. 

Hộ trì tịnh giới đầy đủ ba nghĩa như vậy tức là Tam Tụ Tịnh Giới:   

-  Các  ác  pháp  không  pháp  nào  chẳng  sạch  rốt  ráo  là  thuộc  về  Nhiếp  Luật 

Nghi Giới. 

-  Các  thiện  pháp  không  pháp  nào  chẳng  viên  mãn  thuộc  về  Nhiếp  Thiện 

Pháp Giới. 

-  Quang  minh  soi  khắp  tất  cả  chúng  sanh  là  thuộc  về  Nhiếp  Chúng  Sanh 

Giới. 

Chư Bồ Tát quá khứ dĩ nhiên đã từng học giới này. 

Chư Bồ Tát vị lai cũng ở trong ấy sẽ học. 

Chư Bồ Tát hiện tại chính đang ở trong ấy nay đang học. 

Chẳng những chư Bồ Tát trong ba đời đồng học mà cũng là chỗ hằng sa chư 

Phật đồng đi, cho nên nói: “Ðây là đường Phật đi”. Phật là bậc thánh nên gọi 

là Thánh Chúa. Người Phật tử  hộ trì tịnh  giới tinh  tấn dõng  mãnh  như vậy, 

do nhân trì tịnh  giới  này sẽ viên chứng quả vô thượng Bồ Ðề. Do vậy, chư 

Phật sao lại chẳng tán mỹ? Thế nên nói; “Ðại Thánh Chúa ngợi khen”. 



---o0o--- 

B.2.3. KHUYẾN HỘ HỒI HƯỚNG (khuyên hộ trì hồi hướng cho chúng 

sanh) 

Kinh văn 

1. Phiên âm   

Từ câu “ngã dĩ tùy thuận thuyết” cho đến câu “tất đắc thành Phật đạo”. 

2. Dịch nghĩa   

Ta đã giảng giới xong, 

Phước đức nhiều vô lượng, 

Hồi hướng cho chúng sanh, 

Ðồng đến Nhứt Thiết Trí, 

Nguyện ai nghe pháp này, 

Ðều được thành Phật đạo. 

Lời giảng   

Ðây  là  văn tụng khuyên  hộ trì tịnh  giới  hồi  hướng cho chúng sanh. “Ta” là 

chỉ đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật đã tùy thuận theo chư Phật giảng tâm 

địa  đại  giới  này,  phước  đức  ấy  chứa  nhóm  đương  nhiên  là  rộng  lớn  vô 

lượng.  Nhưng  vô  lượng  phước  đức  này  không  phải  mong  cầu  riêng  cho  cá 

nhân mình mà là đem hồi hướng cho chúng sanh tất cả đồng đến Nhứt Thiết 

Chủng Trí. 



Nói một cách khác là mình cùng với tất cả chúng sanh đều đồng thành Phật 

đạo. Chẳng những hồi hướng như vậy và còn nguyện ai được nghe pháp này 

đều được thành Phật đạo. Nghĩa  là  nguyện cho tất cả chúng sanh đều được 

thành Phật, không một chúng sanh nào chẳng thành Phật như trong kinh gọi: 

“Một phen trải qua nhĩ căn vĩnh viễn thành hạt giống Bồ Ðề, y pháp tu hành, 

quyết định thành Chánh Giác”, chính là ý này. 

Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký đến đây đã viên mãn kết thúc. Là Phật tử tu học 

Phật pháp, dù có sự sai khác giữa Ðại Thừa, Tiểu Thừa nhưng phải lấy Ðại 

Thừa làm cơ bổn. 

Muốn vào Ðại Thừa, điều kiện trước tiên là phải phát Bồ Ðề tâm, thọ Bồ Tát 

giới. 



Bồ  Tát Giới  là  con  đường  tối  yếu  của  chư  Phật,  là  bậc  nghiêm  sư của  chư 

thánh  hiền. Vì  nếu không có  Bồ Tát giới  làm  nghiêm sư, thì bạn không  thể 

bước lên thềm thang của chư thánh hiền. Và nếu không có Bồ Tát giới làm 

con đường tối yếu, thì bạn không thể đi lên con đường lớn của chư Phật. 

Thế  nên  chư  Phật  đều  lấy  giới  này  làm  mục  tiêu  đồng  tuyên  dương.  Chư 

Hiền Thánh cũng đồng lấy giới này làm mục tiêu cùng nhau thực hành. 

Như trước đã nói qua, Ðại Bổn kinh Phạm Võng này có 61 phẩm. Và phẩm 

Bồ  Tát  Tâm  Ðịa  đã  giảng  đây  là  thuyết  minh  về  Quang  Minh  Kim  Cương 

Bửu  Giới,  thường  trụ  Phật  Tánh,  là  giới  pháp  của  chư  Bồ  Tát đầu  tiên  cần 

phải hết sức tu học. 



Nếu như có thể học cho thật kỹ giới pháp này, thì chẳng những có thể thành 

một  vị  Bồ  Tát  danh  phù  hợp  với  thật,  mà  có  đối  với  việc  thành  Phật  cũng 

nắm chắc trong tay không có điều gì nghi ngờ. Vậy tôi (Pháp Sư giảng kinh) 

nguyện mong tất cả Phật tử hiện diện trong pháp hội này cùng tất cả những 

vị không hiện diện, đều nên hết sức cố gắng! Cố gắng! 



---o0o--- 

CHUNG - PHẦN PHỤ LỤC 

 

CHÚ THÍCH NGHI THỨC TỤNG GIỚI BỒ TÁT MỖI NỬA THÁNG 

DO SA MÔN HOẰNG TÁN LƯỢC THÍCH 

KHOA MỤC CỦA NGHI THỨC TỤNG GIỚI 

1. Quy kính Tam Bảo. 

2. Sách tu (sách tấn đại chúng tu hành)   

3. Tác tiền phương tiện (những phương tiện trước khi làm việc)   

4. Tụng giới tự (tụng lời tựa pháp Ðại Thừa)   

5. Kiết vấn. 

6. Chánh thức tụng Giới Kinh. 

Tham khảo tác giả Nghi Thức Tụng Giới Bồ Tát chưa rõ là người nào. Tuy 

nhiên, tìm xét trước sau phần nhiều là chép trong kinh văn của Bồ Tát Giới 

Bổn và Giới Bổn của Nhứt Thiết Hữu Bộ. 

Bồ  Tát  Giới  Bổn  do  ngài  Ðàm  Vô  Sấm  Pháp  Sư  ở  triều  Bắc  Lương  phiên 

dịch.  Còn  giới  bổn  của  Nhứt  Thiết  Hữu  Bộ  do  ngài  Nghĩa  Tịnh  Tam  Tạng 

Pháp  Sư triều  Ðường,  niên  hiệu  Cảnh  Long  năm  thứ tư phụng  chiếu  phiên 

dịch. Căn cứ trong văn lời tựa của Bồ Tát giới này thì nói là ở trong thời kỳ 

Tượng Pháp. 

Vì đức Như Lai diệt độ vào khoảng thời gian một ngàn năm, giáo pháp của 

Ngài  lưu  truyền  đến  Trung  Quốc,  từ  nhà  Hán,  vua  Minh  Ðế  cho  đến  nhà 

Tống  vua  Nhân  Tông,  năm  Tân  Mão,  giáo  pháp  của  Như  Lai  phổ  biến  ở 

Trung Quốc thời  gian  một  ngàn  năm  gọi  là Tượng Pháp. Từ đó  về sau đều 

gọi là Mạt Pháp. 

Theo  lời  Tựa  nói  là  ở  thời  Tượng  Pháp,  là  lẽ  tất  nhiên  tác  giả  không  phải 

thời  kỳ  Mạt  Pháp  và  nghi  thức  tụng  giới  không  phải  người  ở  vào  triều 

Ðường  biên  tập  mà  có  thể  là  người  trong  Thiên  Thai  Giáo  ở  vào  cuối  đời 

nhà Ðường đầu nhà Tống biên tập vậy. 

Ðến  giờ  tụng  giới  Bồ  Tát,  đại  chúng  vân  tập,  nếu  đã  lạy  Thù  Ân  thì  khỏi 

phần này, còn không có lạy Thù Ân thì nên lạy thêm trước khi tụng giới. 

- Chí  tâm đảnh  lễ  Liên  Hoa Ðài Tạng thế giới  Phạm Võng  giáo chủ  Lô Xá 

Na Phật (tam bái). 

- Chí tâm đảnh lễ Liên Hoa Ðài Thiên Hoa Thượng Phật (tam bái)   

- Chí tâm đảnh lễ thiên bá ức hóa thân Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật (tam 

bái). 

- Chí tâm đảnh lễ Phật thuyết Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới (tam bái)  

Vừa lạy vừa quán tưởng   

Pháp tánh như hư không bất khả kiến, 

Thường trụ Pháp Bảo thật nan tư, 

Ngã kim tam nghiệp như pháp thỉnh, 

Duy nguyện hiển hiện thọ cúng dường. 

- Chí tâm đảnh lễ Tây Thiên Ðông Ðộ lịch đại tổ sư (tam bái)  

Khi sắp tụng  giới,  trong chúng cử vị  nào  có khả  năng  lên  tụng  giới. Người 

tụng giới lên pháp tòa bạch đại chúng rằng:   

- Tôi Bồ Tát tỳ kheo... khể thủ lễ bái kính bạch đại chúng: Hôm nay chúng 

tăng sai tôi tụng giới, sợ e có chỗ sai lầm. Vậy cúi mong người đồng tụng từ 

bi chỉ giáo cho! 



---o0o--- 

 1. QUY KÍNH TAM BẢO 

Chánh văn   

Chúng thọ Bồ Tát giới lắng nghe! 

Quy mạng Lô Xá Na, 

Mười phương Kim Cương Phật, 

Ðảnh lễ đức Di Lặc, 

Sẽ hạ sanh thành Phật, 

Nay tụng ba tụ giới, 

Bồ Tát đều lắng nghe. 

Lời giảng   

“Nam mô” là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là Quy Mạng, cũng gọi là Quy Y. 

Lô Xá Na, Trung Hoa dịch là Tịnh Mãn, là chỉ Báo Thân Phật. 

“Mười  phương  Kim  Cương  Phật”  là  chư  Phật  trong  mười  phương  thế  giới 

đều  nhập  Kim  Cương  đại  định,  đoạn  trừ  vô  minh  vi  tế,  rốt  sau  mà  thành 

Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Nói  về khía cạnh công năng  gọi là  Kim Cương, còn  nói  về phương diện sở 

chứng mệnh danh là Phật. 

Phật là giác, gồm tự giác, giác tha và giác hạnh viên mãn. 

Di Lặc, Trung Hoa dịch là Từ Thị:   

Từ Thị Bồ Tát theo Phật xuất gia tạo các bộ luận Ðại Thừa như Du Già Sư 

Ðịa  Luận  v.v...  Ðời  sau  tổ  thuật  (bắt  chước  theo)  như  chư  đại  Bồ  Tát  Mã 

Minh, Long Thọ... nên tôn xưng Từ Thị Bồ Tát là Tiền Luận Chủ. Tiểu kiếp 

thứ 10 sau đây, lúc thọ mạng của con người được tám muôn tuổi thì Ngài sẽ 

hạ sanh xuống nhơn gian thành Phật. 

Ba tụ giới:   

1. Nhiếp Luật Nghi Giới:   

- Giới là ý nghĩa ngăn những sái quấy, dứt trừ các tội ác. 

- Nhiếp Luật Nghi là không giới nào chẳng nghiêm trì. 

2.  Nhiếp  Thiện  Pháp  Giới:  không  pháp  lành  nào  chẳng  tu  tập,  tu  tập 

pháp lành là tu khắp lục độ, vạn hạnh. 

3. Nhiếp Chúng Sanh Giới: không chúng sanh nào chẳng hóa độ. 

Năm mươi tám giới này có công năng đoạn trừ tất cả ác pháp là Nhiếp Luật 

Nghi  Giới.  Tất  cả  ác  pháp  đã  đoạn,  thì  thành  tựu  các  thiện  pháp  là  Nhiếp 

Thiện  Pháp  Giới.  Ác  pháp  đã  đoạn,  thiện  pháp  đã  viên  mãn,  đương  nhiên 

làm lợi ích cho hữu tình là Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

- Nhiếp Luật Nghi Giới phần nhiều chủ về công đức bên trong. 

- Nhiếp Chúng Sanh Giới thuộc về hóa độ bên ngoài. 

- Nhiếp Thiện Pháp Giới kiêm cả bên trong lẫn bên ngoài. 



Tại sao vậy? 

Vì  bên  trong  dùng  thiện  pháp  tu  tập  cho  chính  mình,  bên  ngoài  đem  thiện 

pháp  dẫn  dắt  mọi  người.  Như  thế  dưới  là  hóa  độ  chúng  sanh,  giữa  thì  tu 

thiện pháp lục độ vạn hạnh, trên thành tựu cực quả của Phật, ác pháp đã hết, 

thiện pháp được viên mãn. 

Nên kinh Bồ Tát Giới Bổn nói: “Thường giáo hóa chúng sanh không bao giờ 

thấy mệt nhọc, thiện nghiệp đã rốt ráo rồi thì Phật đạo mau thành tựu” là ý 

này vậy. 



Chư Phật  mười phương  là Phật bảo, Từ Thị  Bồ Tát là Ðại  Thừa Tăng  Bảo, 

ba  tụ  giới  là  Ðại  Thừa  Pháp  Bảo,  vì  sắp  sửa  tụng  giới  nên  trước  tiên  phải 

thành kính quy mạng Tam Bảo. 

“Bồ  Tát  đều  cùng  nghe”:  câu  này  răn  nhắc  đại  chúng  nghe  giới.  Nghĩa  là 

thính chúng hiện tiền, phải cùng nhau nhứt tâm lắng nghe cho kỹ, nghe xong 

phải tư duy để tu tập. 

Chánh văn   

Giới như gương báu sáng, 

Chiếu rõ tất cả pháp. 

Giới như châu Ma Ni  

Rưới của giúp kẻ nghèo,. 

Thoát khổ mau thành Phật. 

Chỉ giới này hơn cả, 

Vì thế nên Bồ Tát, 

Phải tinh tấn giữ gìn. 

Lời giảng   



Văn kệ trên từ trong kinh Bồ Tát Giới Bổn chép ra, ý nghĩa như sau:   

Tâm địa đại  giới có công  năng phá trừ sự  si  mê tăm  tối của  vô  minh  trong 

sanh  tử  từ  vô  thỉ  trở  lại,  cho  nên  dụ  như chiếc  đèn  sáng  lớn  ở  thế  gian.  Vì 

phá trừ vô minh trong sanh tử tức thuộc về Nhiếp Luật Nghi Giới. 

Tâm địa đại giới này có công năng biện biệt chỉ trì tác phạm (chỉ trì là ngăn 

dứt  những  điều  ác  gọi  là  trì  giới,  tác  phạm  là  tạo  tác  những  tội  ác  gọi  là 

phạm  giới).  Tất cả  các  pháp  thiện  ác  đều  phân  tách  rõ  ràng,  dụ  như  gương 

báu sáng trên thế gian, tất cả cảnh vật tốt xấu đều hiện rõ. 

Nên trong Tỳ Kheo Giới Bổn nói:   

Như người tự soi gương, 

Ðẹp xấu sanh vui buồn. 



Vì có công năng đoạn trừ ác pháp, chứa nhóm thiện pháp, chiếu rõ công đức 

trí huệ nơi Phật địa, tức thuộc về Nhiếp Thiện Pháp Giới. 

Ma Ni là tiếng Phạn, Trung Hoa dịch là Như Ý. Ma Ni là vua trong các thứ 

ngọc. Ngọc này sản xuất trong cung Long vương. Người nào được hạt ngọc 

này  tùy  theo  tâm  niệm  ưa  muốn  của  chúng  sanh,  ngọc  ấy  lưu  xuất  các  thứ 

thất bảo, kim, ngân v.v... cùng các nhu dụng khác. 

Giới này xuất sanh vô lượng thắng định diệu huệ, tất cả thiện pháp thánh tài 

để cứu giúp những chúng sanh thiếu thốn thiện pháp, như ngọc Ma Ni ở thế 

gian cứu giúp những người nghèo cùng. 

Vì  giới  này  xuất  sanh  các  thánh  pháp,  cứu  giúp  sự  nghèo  cùng  cho  chúng 

sanh trong chín cõi, nên thuộc về Nhiếp Chúng Sanh Giới. 

Tâm địa đại giới này là diệu thuật thoát ly sanh tử, là pháp tối yếu mau thành 

bậc Chánh Giác. 

Cho  nên trong  Tỳ  Kheo Giới  Bổn  nói: “Trong tất cả các Luật, Giới kinh  là 

hơn hết. Trong pháp Tiểu Thừa, nhơn thiên, Thanh Văn, Tỳ Kheo Giới Bổn 

là hơn hết. Trong pháp Bồ Tát Ðại Thừa Tâm Ðịa Ðại Giới thì Tam Tụ Tịnh 

Giới là hơn hết”. Nên nói:   

Thoát khổ mau thành Phật, 

Chỉ giới này hơn cả. 

Hai  chữ “cho  nên”  nghĩa  là  đã  biết  Tâm  Ðịa  Ðại  Giới  này  có  đầy  đủ  công 

năng  như trên,  cho  nên  chư  Bồ  Tát phải  tinh  tấn  giữ  gìn  đừng  cho  có  chút 

trái phạm. 

2. SÁCH TU (sách tấn đại chúng tu hành)   

Chánh văn   

Chư đại đức! Phần mùa Xuân bốn tháng làm một mùa. 

Lời giảng   

Theo  thế  gian  một  năm  có  bốn  mùa,  trong  Phật  pháp  một  năm  chia  làm  3 

mùa vì bỏ mùa Thu. Việc này có hai nghĩa:   

1.  Vì  mùa  Thu  là  mùa  thành  tựu:  thời  kỳ  thu  hoạch  các  thứ  như  ngũ  cốc 

v.v... đều có kết quả. Ðức Phật vì muốn phá trừ tâm bảo thủ chấp thường của 

đệ tử, cho là thường, là vui, nên bỏ mùa Thu không tính. 

2.  Ðức  Phật  vì  các  đệ  tử  khai  cho  hậu  An  Cư,  lập  tháng  Ca  Ðề  (Ca  Ðề  là 

tiếng  Ấn  Ðộ,  Trung  Hoa  dịch  là  Mão  Tinh,  vì  từ  mười  sáu  tháng  Bảy  cho 

đến Rằm tháng Tám, gặp nhằm sao Mão, cho các vị hậu an cư tiếp tục an cư 

được thành tựu, và vẫn gọi là Tọa Hạ (kiết hạ), mà không gọi là Tọa Thu). 

Vì hai lý do trên, nên bỏ không tính mùa Thu. 

Trong đây nói phần:   

- Mùa Xuân: từ mười sáu tháng Chạp cho đến Rằm tháng Tư. 

- Mùa Hạ từ mười sáu tháng Tư cho đến Rằm tháng Tám. 

- Mùa Ðông từ mười sáu tháng Tám cho đến Rằm tháng Chạp. 

Chánh văn   

Nửa tháng đã qua. 

Lời giảng   

Trong  giới  bổn  của  Nhất  Thiết  Hữu  Bộ  nói:  “Do  không  buông  lung  chắc 

chắn sẽ chứng đắc Như Lai chánh đẳng chánh giác, huống chi các thiện pháp 

khác như ba mươi bảy phẩm trợ đạo”. 

“Nhân lúc còn mạnh khỏe, các ngài phải gắng sức siêng tu pháp lành”: nghĩa 

là  hiện  tại  đại  chúng  mỗi  người  đầy  đủ  phước  duyên,  được  nghe  tụng  giới 

pháp  Ðại  Thừa  này  phải  thừa  dịp  ngay  lúc  thân  còn  khỏe  mạnh,  tinh  thần 

minh mẫn này, gắng sức siêng tu các pháp lành. 

Hai  chữ “tại  sao”  là  lời  gạn  trở  lại,  nghĩa  là  trong  đại  chúng  đã  được  nghe 

tụng giới pháp, tại sao không cần cầu tinh tiến tu hành đạo nghiệp, đâu nên 

an  nhiên  đợi  đến  lúc  tuổi  già  suy  yếu  không  thể  tiến  tu,  vô  thường  đã  đến 

một bên, lại còn mong mỏi thú vui gì? 

 

Chánh văn   

Ngày nay đã qua   

Mạng sống giảm lần   

Như cá cạn nước, 

Nào có vui chi! 

 

Lời giảng   

Bài  tụng  trên,  hai  câu  trước  Ðức  Phật  chỉ  thẳng,  hai  câu  sau  lập  lại  thí  dụ. 

Bài này trong kinh Sơn Diệu chép ra. 

Bấy giờ, tại Nam Hải sóng nổi dậy, nước tràn ngập các nơi. 

Khi ấy, có ba con cá lớn trôi vào trong kinh mắc cạn. Chúng cùng nhau bàn 

tính  rằng:  “Hôm  nay  chúng  ta  bị  tai  nạn  này,  tuy  nhiên  nước  chưa  rút,  vậy 

chúng ta phải thừa dịp lội ngược dòng để trở về biển lớn”. 

Nhưng có chiếc ghe nhỏ nằm ngăn chặn, không thể nào bơi qua được. 

Con cá thứ nhứt đemn hết sức mình nhảy qua ghe trở về bể cả được an toàn. 

Con thứ nhì nương theo ghe cố lánh mình theo bờ cỏ mà qua được nên cũng 

trở  về  bể  cả  được  an  toàn.  Con  thứ ba  khí  lực  đã  hao  mòn,  nước  cũng  cạn 

dần, thế mà nó vẫn ưu du tự tại bơi lội, với cái chết đến một bên mà không 

hay, không biết. Ðức Phật nhơn đó nói bài kệ trên để cảnh tỉnh người đời. 

“Ngày nay” tức là chỉ cho ngày hôm nay. Nghĩa là phần hạn của ngày hôm 

nay nhứt định, đâu có thể gì hy vọng tăng thêm. 

Như trong Thạch Sa Tập nói:   

Ngày này không lại nữa đâu, 

Một phân thời khắc, một phân ngọc vàng. 

Ngày này không lại nữa đâu, 

Một phân thời khắc, một nhà ngọc châu. 

Một ngày đã qua rồi tức  mạng sống con  người trong  ngày ấy bị  giảm  thiểu 

trở về sau cho nên nói là “giảm lần”. Ở trong văn kệ Ðức Phật chỉ nói ngày, 

ngày đã  như thế,  với  năm  tháng suy  theo  đó  mà  hiểu, đâu  nên  ngồi  yên  để 

cho trôi qua kiếp sống mà đợi đến già? 

Con cá si mê kia đã ở trong chỗ nước cạn, lại thêm ngày đêm bị gió thổi, bị 

ánh mặt trời thiêu đốt, thế mà nó vẫn nhởn nhơ bơi lội, cái chết đến một nơi 

không hay không biết. 

Lấy việc con cá  mà suy đến toàn nhơn loại đâu có khác gì! Con người trên 

thế gian này thân tứ đại: địa, thủy, hỏa, phong xâm lấn lẫn nhau; ngày đêm 

bức bách, già chết đến một bên còn hơn con cá trong nước cạn thế nên nói: 

“Nào có vui chi!” 

Nếu người nào có thể phát tâm tinh tấn dõng mãnh không chấp trước hai bên 

(hữu  và  vô), y theo  Trung Ðạo, sự  lý  vô  ngại,  viên tu  viên chứng, khế  hợp 

pháp  vô  sanh,  vượt qua  khỏi  hai  thứ sanh  tử  (phần  đoạn  và  biến  dịch  sanh 

tử)  trở  về  với  bổn  chơn  nguyên,  như  con  cá  thứ  nhất  đem  hết  sức  lực  của 

mình nhảy qua khỏi ghe trở về biển cả. 

Còn người nào nếu căn tánh không được như vậy, cần phải y theo giáo pháp 

tu hành chứng lý Chơn Không, trải qua các giai cấp địa vị, ra khỏi vòng sanh 

tử trở về Niết Bàn như con cá thứ hai kia đầu đuôi nương theo chiếc ghe lách 

mình theo bờ cỏ mà qua để trở về biển cả. 

Nếu những người biếng nhác, trễ lười, không có tâm  mong cầu tiến lên, chỉ 

ham muốn chút ít dục lạc cõi Nhân Thiên, vô thường đến một bên mà không 

hay  biết  thì  không  khác  gì  con  cá  si  mê  kia  ở  trong  nước  cạn  vẫn  bơi  lội 

nhởn nhơ. 



---o0o--- 

 2. TÁC TIỀN PHƯƠNG TIỆN (phương tiện trước khi làm việc) 

Chánh văn   

Vị tụng giới hỏi: - Chúng nhóm chưa? 

Lời giảng     

Ðại phàm thực hành Yết Ma Bố Tát, tất cả pháp sự, trước tiên cần phải tuân 

hành  những  pháp  phương  tiện  sau  đây  mới  được  thành  tựu,  cho  nên  chúng 

tăng đồng ở trong một đại giới, thân tâm đều phải đồng nhóm họp một chỗ, 

để tránh khỏi việc biệt chúng phá tăng cho nên cần phải hỏi trước, nếu chúng 

đã nhóm nên đáp: Chúng đã nhóm. 

Chánh văn   

Vị tụng giới hỏi: - Hòa hợp chăng? 

Lời giảng   

Ðồng  một  pháp  sự,  chúng  Tăng  nhóm  họp  lại  một  chỗ  cần  phải  thân  khẩu 

không  tranh  cãi.  Những  người  không  đến  thì  phải  dữ  dục.  Ở  trên  dù  nói 

chúng đã nhóm họp, nhưng cũng phải phòng ngừa nhân duyên gây gổ tranh 

cãi vì sợ có chướng ngại cho pháp sự nên kế đó phải hỏi. Nếu chúng hòa hợp 

thì nên đáp: - Hòa hợp. 

Chánh văn   

Vị tụng giới hỏi: - Chúng nhóm họp để làm gì? 

Lời giảng   

Hôm nay chúng nhóm họp để làm những pháp sự gì? 

Pháp sự có nhiều điều do chúng Tăng định đoạt nên cần đối trong chúng hỏi 

việc làm. Hiện nay làm lễ bố-tát thì nên đáp như sau: thuyết giới bố-tát. 

Nếu không phải làm lễ bố-tát, nên y theo việc làm mà nói. Có người sau khi 

chúngTăng nhóm lại, thêm pháp đơn bạch Yết Ma rồi mới kêu sa di Bồ Tát 

vào, đâu biết rằng giới Bồ Tát rộng thâu tất cả nhơn và phi nhơn (quỷ thần) 

không  hạn  cuộc  nơi  tăng,  nên  ở  không  nói  thuyết  giới  yết  ma  mà  nói  là 

thuyết giới bố tát. 

Chính trong lúc thọ giới Bồ Tát cũng không có yết ma, chỉ đối trước tượng 

Phật, Bồ Tát ba lần tác bạch đây tức là Yết Ma. Nếu tỳ kheo làm các yết ma, 

pháp sự nên gác lại lúc khác. Sau khi bố tát xong, Bồ Tát tỳ kheo trong đây 

nếu có những người chưa thọ Cụ Túc Giới, bảo phải đi ra mới nên làm pháp 

Yết Ma. 

Chánh văn   

Người chưa thọ giới Bồ Tát và không thanh tịnh ra chưa? 

Lời giảng   

Câu hỏi này chỉ hai hạng người:   

1. Chưa thọ tâm địa đại giới. 

2. Ðã thọ mà phạm giới, nếu:   

-  Phạm  mười  giới  trọng,  mà  chưa  đúng  pháp  sám  hối  để  được  thấy  hảo 

tướng. 

- Phạm một giới khinh mà chưa đối thủ sám hối. 

Cả  hai  đều  không  cho  cùng  chúng  Tăng  làm  lễ  bố-tát,  bảo  phải  ra  khỏi 

chúng, rời khỏi chỗ thấy nghe. 

Nếu không thì nên đáp: Trong đây không có người chưa thọ giới Bồ Tát và 

người không thanh tịnh. 

Chánh văn   

Có bao nhiêu vị Bồ Tát không đến chúc thọ, thuyết dục và thanh tịnh (chúc 

là dặn, thọ là trao gởi, nghĩa là dặn dò, trao gởi ý kiến của mình). 

Lời giảng   

“Không  đến”  là  không  nhóm  nhóm  họp.  “Chúc  thọ”  là  phàm  chúng  Tăng 

làm tất cả những pháp sự thân tâm phải đều nhóm họp, mới thành hòa hợp. 

Nếu có duyên sự như lo việc Tam Bảo, bị bịnh, săn sóc bệnh nhơn v.v... mới 

khai cho tâm nhóm họp (thân không thể đến được) thì được phép truyền thân 

khẩu  ưng  thuận  theo  việc  làm  của  chúng  Tăng  mới  được  thành  tựu  không 

chướng ngại cho pháp sự và không có lỗi biệt chúng. 

“Thuyết dục” nghĩa là bày tỏ ý  muốn của mình đối với việc làm của chúng 

tăng, đúng như pháp tâm  mình ưa thích, nhưng vì có duyên sự... nên không 

thể  đến  nhóm  họp  nếu  cần  phải  họp  này  cho  một  người  khác  truyền  tâm 

khẩu của mình đi đến và chúc thọ chúng Tăng. 

Nên đối với những người chúc thọ nói như sau: “Ðại đức một lòng nhớ nghĩ, 

tôi  là Bồ  Tát giới tỳ kheo đối  với  việc  làm của chúng  Tăng đúng  như pháp 

giữ dục và thanh tịnh” (1 lần)  

Nếu bịnh nặng nói không được thì nên hiện tướng nơi thân, tay. Người nhận 

lời chúc thọ kia đem ý muốn của người đi không được đến trong chúng tăng, 

Khi  nghe  câu  hỏi  trên  liền  oai  nghi  nghiêm  chỉnh  tác  bạch  rằng:  “Ðại  đức 

Tăng  lắng  nghe  cho!  Bồ  Tát  giới  tỳ  kheo...  tôi  nhận  dữ  dục  và  thanh  tịnh. 

Thầy ấy đối với việc làm đúng pháp của chúng Tăng dữ dục và thanh tịnh” 

(1 lần)   

Nếu chẳng phải làm lễ bố-tát, chúng Tăng làm yết ma pháp sự khác thì bớt 

hai chữ “thanh tịnh”; nhưng hiện tại làm lễ bố-tát cũng không được riêng nói 

“thanh tịnh” vì lúc Bố-tát hay làm các pháp sự khác, cần phải nói “dữ dục và 

thanh tịnh”,  vì  mình  không có tội  và được thanh  tịnh,  mới cho cùng chúng 

Tăng bố-tát. 



---o0o--- 

 3. TỤNG LỜI TỰA CỦA GIỚI BỒ TÁT 

Chánh văn   

Chư  đại  đức  chắp  tay  chí  tâm  lóng  nghe:  Nay  tôi  sắp  tụng  lời  tựa  về  giới 

pháp  Ðại  Thừa  của  chư Phật,  đại  chúng  lẳng  lặng  lóng  nghe.  Trong  đây  vị 

nào biết mình có tội phải sám hối. Sám hối thời được an vui. Không sám hối 

thời tội  lỗi càng thêm  nặng. Người không  có lỗi thời  yên  lặng! Vì  yên lặng 

nên biết đại chúng thanh tịnh. 

Lời giảng   

Ở chánh văn câu đầu nói, nghe, có hai việc:   

1. Chắp tay cung kính chí thành mà nghe. 

2. Không phạm tội được thanh tịnh mới cho nghe. 

“Chư Phật tử v.v...” là chỉ tứ chúng Phật tử hiện tiền đang nghe giới. Lời tựa 

về  giới pháp Ðại Thừa của chư Phật tử  là tâm địa đại  giới  này do chư Phật 

trong ba đời đồng tuyên thuyết,  vượt lên trên  giới pháp Tiểu Thừa, nên  gọi 

là giới pháp Ðại Thừa. Chữ “tựa” có nghĩa là manh mối, là nguyên do manh 

mối của một bộ kinh. 

“Chúng nhóm” có hai ý nghĩa:   

- Thân căn hòa hợp nhóm lại một chỗ. 

- Chí tâm lẳng lặng mà nghe giới. 

Sám hối thời được an vui là vì nếu vị nào tự biết mình có phạm tội thì trước 

khi  làm  lễ  bố-tát  nên  đúng  như pháp  phát  lồ  sám  hối  tội  lỗi,  mới  cho  nghe 

giới.  Vì  đã  đúng  như  pháp  sám  hối  thì  thân  tâm  thanh  tịnh.  Do  thanh  tịnh 

nên  được  an  vui,  đời  sau  không  bị  đọa  trong  tam  đồ,  cho  đến  được  hưởng 

thọ đại lạc của cảnh giới Niết Bàn. 

Trái  lại,  nếu  không  phát  lộ  sám  hối,  che  giấu  trong  một  đêm,  thì  phạm  tội 

khinh cấu cho nên nói tội càng thêm nặng. 

Nếu  người  chưa  thọ  Ngũ  Giới  thì  không  được  truyền  trao  giới  Bồ  Tát  cho 

người  (khi  tụng  giới  cần  phải  tụng  âm  thinh  cho  rõ  ràng,  mỗi  chữ  rõ  ràng 

không chậm, không mau. Vì chậm thì mất thì giờ chúng ngồi mỏi mệt, sanh 

phiền  não,  mau  thì  nghe  không  kịp,  không  thể  lãnh  hội.  Cũng  không  nên 

tụng tiếng kéo dài như hát xướng, ca vịnh). 

Chánh văn   

Sau khi Ðức Phật diệt độ trong thời Mạt Pháp, nên phải tôn kính Ba La Ðề 

Mộc  Xoa  chính  là  giới  pháp  này.  Trì  giới  này  thời  như đi  đêm  tối  gặp  đèn 

sáng,  như  người  nghèo  được  của  báu,  như  bịnh  được  lành,  như  người  tù 

được thả, như kẻ đi xa được về nhà. Nên biết rằng giới pháp này là đức thầy 

sáng suốt của đại chúng, không khác Ðức Phật còn ở đời. 

Lời giảng   

Ðoạn  kinh  văn  trên  là  dặn  dò,  nhắc  nhở  đại  chúng  thời  Mạt  Pháp  đối  với 

pháp của Như Lai phải hết lòng tôn kính như bậc thầy sáng suốt của mình. 

Trong Phật pháp chia làm ba thời kỳ:   

- Chánh Pháp: Sau khi đức Như Lai nhập diệt, một ngàn năm đầu là thời kỳ 

chánh pháp.  Thời  này  người bẩm thọ  giới  pháp  và tu  hành  mà được chứng 

Thánh Quả. 

-  Tượng  Pháp:  Một  ngàn  năm  thứ  hai  là  thời  Tượng  Pháp.  Chữ  Tượng  là 

tương  tợ. Nghĩa  là thời kỳ  này, có  giáo pháp, có  người thực  hành tương  tợ 

với thời kỳ Chánh Pháp nhưng đa số không thể chứng đắc Thánh Quả. 

- Mạt Pháp: thời kỳ Chánh Pháp và Tượng Pháp đã qua rồi, hiện nay nhằm 

vào thời Mạt Pháp. Thời kỳ này dù có người bẩm thọ giáo pháp, nhưng phần 

nhiều không chịu tu  hành. Dù có tu  hành cũng không  thể chứng đắc Thánh 

Quả. 

Ba  La  Ðề  Mộc  Xoa  là  tiếng  Ấn  Ðộ,  Trung  Hoa  dịch  là  Bảo  Giải  Thoát, 

nghĩa là bảo đảm chắc chắn cho hành giả được thoát sanh tử  mà chứng đắc 

bốn đức Niết Bàn: Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. 

Giới  pháp  này  là chiếc đèn  lớn Ðại Thừa  chánh pháp phá trừ phiền  não tối 

tăm cho chúng sanh, nên dụ  như đi đêm tối  gặp  đèn sáng. Giới  này đầy đủ 

vô lượng công đức pháp tài, làm tư lương phước đức trí huệ cho chư Bồ Tát, 

cho nên dụ như người nghèo được của báu. 

Giới  này có công  năng trị  liệu tam độc, ác  nghiệp  tội  báo cho tất cả chúng 

sanh, nên dụ như bệnh được lành. Giới này đầy đủ các diệu dụng giải thoát, 

có  công  năng  trừ  diệt  bao  nhiêu  thống  khổ,  cột  trói  chúng  sanh  trong  lao 

ngục tam giới nên dụ như người tù được thả. 

Giới  này có công  năng  ngăn dứt dòng sanh  tử  lưu chuyển trong  nhiều kiếp 

của tất cả chúng sanh, đưa chúng sanh vào thành lớn Niết Bàn, dụ như kẻ đi 

xa được về nhà. 

Năm thí dụ trên là tán thán công năng của giới pháp Ðại Thừa. 

Ðại Sư là chỉ cho Bổn Sư Thích Ca Như Lai, vì lúc Như Lai sắp Niết Bàn, 

ngài A Nan thỉnh vấn đức Phật rằng: “Kính bạch Thế Tôn! Khi Ngài còn tại 

thế, chúng con  lấy  Ngài  làm thầy. Sau  khi đức Như Lai diệt độ, chúng con 

lấy ai làm thầy?” 

Ðức  Phật  dạy:  “Này  A  Nan!  Sau  khi  ta  diệt  độ,  các  ông  nên  lấy  Ba  La  Ðề 

Mộc Xoa làm thầy”. 

Vì  thế  nên  kinh  văn  dạy:  “Nên  biết  rằng  giới  pháp  này  là  Ðức  Thầy  sáng 

suốt của đại chúng, không khác Ðức Phật còn tại thế”. 

Hiện  tại  đại  chúng  đối  với  giới  pháp  tôn  trọng,  nương  theo  tu  hành  giống 

như  Phật  còn  tại  thế  không  khác,  nên  trong  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Nghĩa  Sớ 

thuyết  minh:  “Giới  Bồ  Tát  là  phương  tiện  đầu  tiên  chuyên  chở  các  thiện 

pháp,  là quân trận tiền tuyến đẩy  lui ác tặc, thẳng tiến tới trước  mà  về Niết 

Bàn. Cội gốc sanh tử do giới này mà có thể hết hẳn”. 

Hành  giả  Thanh  Văn  là  người  tu  theo  hạnh  Tiểu  Thừa,  với  Ba  La  Ðề  Mộc 

Xoa hãy còn hết lòng kính trọng. Ðại sĩ là người có bản  hoài tự  lợi  lợi tha, 

với giới pháp đâu nên không nghiêm trì? 

Thế  nên trong  ngoài  hai chúng Phật tử đều  hết  lòng kính thờ, tận tâm  vâng 

giữ. Vì  giới pháp  này  là thắng  nhơn đưa  hành  giả đến  vô thượng Phật quả, 

nên hàng Phật tử đối với giới pháp phải hết lòng tôn kính như Ðức Phật. 

 

Chánh văn   

Nếu không có  lòng sợ tội thời tâm  lành khó  nẩy  nở, cho  nên trong  kinh có 

lời dạy: “Chớ xem thường những lỗi nhỏ mà cho là không họa hại, như giọt 

nước kia dù  nhỏ  nhưng dần đầy cả chum  lớn.  Lúc tạo  tội chừng trong  giây 

phút mà phải cả nghìn muôn năm chịu khổ nơi địa ngục. Một phen bị đọa lạc 

mất thân người thời muôn kiếp khó đặng lại”. 

Lời giảng   

Bài kệ trên trích trong kinh Pháp Cú, nguyên văn như sau:   

Vật khinh tiểu tội dĩ vi vô ương, 

Thủy đích tuy vi tiệm dinh đại khí, 

Sát na tạo tội ương đọa vô gián, 

Nhất thất nhơn thân vạn kiếp bất phục. 

Dịch:   

Ðừng khinh tội nhỏ cho là vô hại, 

Giọt nước dù nhỏ dần đầy chum lớn, 

Tạo tội (trong) sát na bị đọa vô gián, 

Thân người mất rồi muôn kiếp khó được. 

Ý  bài  kệ  răn  nhắc  hàng  Phật  tử  biết  rõ  lý  nhân  quả  không  bao  giờ  sai  lạc. 

Tâm sợ tội khó sanh, tâm lành khó nẩy nở. 

Giọt nước là dụ cho những tội nhỏ, nghĩa là những giọt nước kia dù nhỏ mà 

ngày  đêm  chảy  mãi  cũng  đầy  chum  to.  Cũng  thế,  nếu  với  lỗi  nhỏ  khinh 

thường  phạm  mãi,  chứa  nhóm  thành  nhiều,  đầy  dẫy  thân  tâm,  cho  nên  Bồ 

Tát  hộ  trì  giới  cấm:  với  tội  khinh  xem  như tội  trọng,  hết  lòng  kính  sợ,  gìn 

giữ không dám trái phạm. 



Tiếng Phạn gọi là sát-na, Trung Hoa dịch là Nhất Niệm: chỉ cho thời gian rất 

nhanh, rất ngắn. Trong kinh thí dụ như khoảnh khắc vị đại lực sĩ khảy móng 

tay một cái, có sáu mươi lăm sát na, trong một sát na có chín trăm lần sanh 

diệt. Ý  nói tạo tội  thời  gian rất  nhanh  mà sau khi  xả thân đọa  vào địa  ngục 

Vô Gián thọ khổ quả thời gian hết sức lâu dài. Từ địa ngục thoát khỏi lại đọa 

vào  ngạ  quỷ,  súc  sanh  trôi  lăn  trong  ba  cõi,  qua  lại  trong  sáu  đường,  chịu 

nghìn  muôn  lần  sanh  tử,  khó  tái  phục  nhơn  thân,  nên  nói  “muôn  kiếp  khó 

được lại”. 

Chánh văn   

Sắc trẻ không dừng, dường như ngựa chạy. Mạng người vô thường mau hơn 

nước dốc. Ngày nay dẫu còn khó bảo đảm được ngày mai. 

Lời giảng   

Sức  lực  sắc  thân  của  người  mỗi  ngày  một  suy  yếu,  đổi  thay  từng  sát  na 

không dứt, cho nên dụ như ngựa phi qua kẽ hở nhanh chóng dị thường. 

Hai chữ vô thường là nghĩa dời đổi không tạm ngừng. Thân mạng con người 

cũng thế, đổi thay trong mỗi niệm, sự nhanh chóng ấy còn hơn nước trên dốc 

núi chảy xuống. Ðã là vô thường thì thân của con người ở trong hô hấp khó 

biết được, nghĩa là  hơi thở ra  mà không  trở vào đã qua đời khác.  Hơn  nữa, 

ngày nay dù còn sống đây nhưng ngày mai nào có chắc. 

Chánh văn   

Ðại  chúng!  Mỗi  người  nên  nhất  tâm  cần  cầu  tinh  tấn,  chớ  biếng  nhác,  trễ 

lười, phóng túng ngủ nghỉ. Ban đêm phải nhiếp tâm niệm Phật, tham thiền, 

chớ để thời gian luống qua vô ích mà sau này phải ăn năn. Ðại chúng! Mỗi 

người  nên  nhất  tâm  cung  kính  y  theo  giới  này,  như  pháp  tu  hành,  cần  nên 

học tập. 

Lời giảng   

Ðoạn kinh văn trên hai lần nhắc nhở đại chúng. Lần thứ nhất nhắc nhở rằng: 

Mỗi người nên nhứt tâm cần cầu tinh tấn v.v... nghĩa là răn nhắc đại chúng 

phải  tinh  tấn  tu  học,  đừng  để  tấc  bóng  quang  âm  vàng  ngọc  trôi  qua  một 

cách  luống  uổng  nên  ban  ngày  phải  tụng  kinh,  niệm  Phật,  lạy  Phật,  và 

nghiêm  tầm  kinh  luật,  đêm  đến  lúc  đầu  hôm  và  khuya  phải  nhiếp  tâm  tọa 

thiền  niệm  Phật.  Nửa  đêm  chỉ  tạm  nghỉ  để  dưỡng  thần,  không  nên  buông 

lung ngủ nghỉ cho nhiều mà sanh các tội lỗi. 

Ðiều duy nhứt là tất cả thời phải chuyên tâm nhất ý niệm danh hiệu của Từ 

Phụ A Di Ðà Phật để cho tội diệt phước sanh, căn lành tăng trưởng, đến khi 

xả thân được vãng sanh Cực Lạc, thoát hẳn luân hồi. 

Lần thứ hai  nhắc  nhở rằng:  mỗi  người phải  hết sức thận trọng  giữ  gìn  thân 

tâm cho thanh tịnh, y theo tâm địa đại giới mà tu hành, siêng năng học tập, y 

như lời Phật dạy mà hành trì, đừng để cho tạp niệm xen vào, cho nên gọi là 

“nhất tâm”. 



---o0o--- 

 4. KIẾT VẤN 

Chánh văn   

Chư Ðại Ðức! Nay là ngày thứ mười bốn, mười lăm có trăng (không trăng) 

v.v... cho đến câu: Nay xin hỏi trong đại chúng đây được thanh tịnh không? 

(3 lần)   

Lời giảng   

Nếu vị nào phạm tội khinh cấu mà quên, hôm nay nghe ba phen hỏi, nhớ lại 

lập tức nên đối với đại chúng phát lồ sám hối, khi được thanh tịnh rồi mới có 

thể nghe giới. 

Nếu tự biết mình có phạm tội mà vẫn im lặng thì phạm thêm tội cố ý vọng 

ngữ. Cho nên lúc tụng giới, ba lần hỏi trên là để cho đại chúng dùng gương 

tự soi lấy mình. 

Như ngay trong lúc này, đối với đại chúng sám hối e làm náo loạn trong khi 

bố-tát thì cần phải đối với vị ngồi gần mình mà phát lồ tội lỗi đã phạm. 

Hoặc là trong tâm nên tự nghĩ: chờ Bồ Tát xong sẽ đúng pháp  mà sám hối. 

Thực  hành  như  thế  mới  được  phép  nghe  giới.  Nếu  tự  nhớ  mình  có  phạm 

mười  giới  trọng  phải  rời  khỏi  chỗ  ngồi  ra  ngoài,  chờ  chúng  Tăng  bố-tát 

xong,  phải  đối  với  người  hiểu  pháp  luật,  hết  lòng  thành  kính  phát  lồ,  buồn 

khóc rơi lệ, thỉnh cầu chỉ giáo phương pháp diệt tội. Ba chữ “vì im lặng” là 

chứng tỏ thanh tịnh. 

Chánh văn   

Thưa đại chúng! Trong đây thanh tịnh vì im lặng, việc này xin nhận biết như 

vậy. 

Lời giảng   

Câu: Việc này xin nhận biết như vậy chứng tỏ người tụng giới đối với việc 

ấy  rõ biết  không  quên.  Ðã  ba  phen  gạn  hỏi,  trong  chúng  đều  thanh  tịnh,  vì 

thanh  tịnh  nên  im  lặng.  Do  sự  im  lặng  của  đại  chúng  nên  hôm  nay,  tôi  đối 

trước việc này, tôi rõ biết như vậy chớ không quên, biết đại chúng thanh tịnh 

mới có thể vì đại chúng tụng giới kinh. 



---o0o--- 

 5. CHÁNH THỨC TỤNG GIỚI KINH 

Chánh văn   

Tụng Bồ Tát Tâm Ðịa phẩm hạ từ câu “nhĩ thời...” cho đến câu “cộng thành 

Phật đạo”. 

Lời giảng   

Nếu khi tụng giới có nạn duyên cũng cần tụng đủ mười giới trọng, bốn mươi 

tám giới khinh thì nên nói là mười giới trọng Ba La Ðề Mộc Xoa hôm nay sẽ 

tụng, đến bốn mươi tám giới khinh hôm nay sẽ tụng. Như thế mỗi mỗi tụng 

đủ năm mươi tám giới. 



Lại sợ e gặp trường hợp nạn duyên bức bách thì nên tụng lược toàn văn năm 

hay sáu giới trong mười giới trọng, còn những giới kia và bốn mươi tám giới 

khinh, chỉ tụng danh mục của mỗi giới cũng được. 

Hiện nay, những tòng lâm ở các nơi phần nhiều buổi mai đại chúng tụng giới 

kinh, buổi chiều làm lễ Bố Tát thì lược tụng danh mục của giới tướng. Như 

Ðại Thừa và Tiểu Thừa đều làm lễ bố tát, nếu tụng luôn hai giới bổn sợ thời 

gian  không  kịp  thì  nên  chia  ra  hai  buổi,  mai  tụng  giới  tỳ  kheo,  chiều  tụng 

giới Bồ Tát. 



Trường hợp chúng đông khó nhóm thì ngày mười bốn tỳ kheo làm lễ bố tát, 

ngày mười lăm Bồ Tát làm lễ bố tát. 

Khi tụng  giới  xong,  vị tụng  giới sau khi  xuống pháp tòa, kính tạ đại chúng 

như sau:   

“Tôi Bồ Tát giới tỳ kheo thành tâm kính tạ đại chúng. Hôm nay chúng tăng 

sai  tôi  tụng  giới,  ba  nghiệp  không  tinh  tấn,  trong  khi  tụng  giới  văn  không 

thông suốt  làm cho đại chúng  ngồi  lâu  mất thì  giờ  lại  mệt  mỏi. Cúi  xin đại 

chúng từ bi bố thí hoan hỷ cho...” 





---o0o--- 

HẾT 









1 . Hạng mục: Hạng là phần phía sau của cổ, tục gọi là gáy hoặc ót; Mục là 

đôi  mắt.  Hai  thứ trọng  yếu  của  cơ  thể  con  người,  ám  chỉ  sự trọng  yếu  của 

tịnh giới. 



2 . Hoàng môn nhị hình: Người bán nam bán nữ, làm thái giám trong cung 

vua nên gọi là hoàng môn. 

3 . Kình tiếp: Kình là vác đồ vật đưa lên cao, ở đây dùng hai chữ “kình tiếp” 

để hình dung đức Bổn Sư lúc ấy dùng thần thông tiếp dắt đại chúng, chư 

Thiên, chư Bồ Tát v.v... Cũng như trong kinh Duy Ma Cật thuyết minh đức 

Bồ Tát Duy Ma Cật tiếp lấy toàn thế giới Hương Chúng của đức Bất Ðộng 

Như Lai, luôn cả đức Phật và chư Ðại Bồ Tát đem đến cõi Ta Bà này. Ngài 

cầm trên tay cả đại chúng mà xem giống như chỉ cầm một cái tràng hoa nhẹ 

nhàng. 

4 . Phu dương: phu là bày ra, giăng ra; dương là làm dấy lên, cất lên, khen 

ngợi. Phơi bày, đăng ra làm cho mọi người đều thấy biết được để tán tụng, 

khen ngợi. 

5 . Thúc phược: Thúc: buộc lại thành bó; phược: lấy dây mà buộc. 



6 . Từ Lô Xá Na: Kinh Văn quyển Thượng có chép 2 đoạn:   

Ðoạn 1:   

Ðức Lô Xá Na tự thuật: “Ngã dĩ bá a tăng kỳ kiếp, tu hành tâm địa, dĩ chỉ vi 

nhơn. Sơ xả phàm phu, thành Ðẳng Chánh Giác, hiệu vi Lô Xá Na” (Ta đã 

tu tập tâm địa, trải qua trăm a tăng kỳ kiếp, lấy tâm địa làm nhơn, ban sơ bỏ 

hẳn tâm phàm, thành bậc vô thượng chánh đẳng chánh giác. Do đó, ta được 

danh hiệu Lô Xá Na). 



Ðoạn 2:   

Cũng chính đức Lô Xá Na tự thuật: “Ngã dĩ bá kiếp tu hành thị tâm địa, hiệu 

ngô vi Lô Xá Na” (ta đã trải qua thời gian trăm kiếp tu tâm địa này, hiện thời 

gọi ta là Lô Xá Na). 

Trong  Giới  Bổn  Việt  văn  dịch  hai  câu  trên  là:  “Ta  đã  từng  trăm  a  tăng  kỳ 

kiếp tu tập tâm địa này, do đó ta được hiệu là Lô Xá Na”. 

Dù là không phù hợp với kinh văn, vì đoạn này chỉ nói là “bá kiếp” chứ 

không nói “bá a tăng kỳ kiếp”, nhưng thật sự không phải sai, vì Hòa Thượng 

Vạn Ðức căn cứ vào đoạn kinh văn bên trên. Sau đó, Hòa Thượng có chú 

thích ở số 11, trong phần chú thích. 

7 .  Tối hậu thân Bồ Tát: 

Còn gọi là tối hậu sanh hoặc tối hậu hữu, hoặc hậu thân Bồ Tát, tức là thân 

rốt sau của Bồ Tát trong đường sanh tử. Sau đó, Bồ Tát đắc quả thành Phật. 

- Luận Câu Xá quyển mười tám nói: “Trụ tối hậu hữu gọi là tối hậu sanh”. 

- Bộ Câu Xá Quang Ký quyển 18 giải thích: “Tối hậu sanh tức chỉ cho thân 

sanh trong vương cung”. 

-  Trong  Du  Già  Lược  Soán  Luận  thuyết  minh:  “Tối  hậu  thân  nghĩa  là  đã 

sanh ở cõi Dục Giới, thì chính ở nơi thân này thành đạo. Vì thế, nên thân này 

là thân tối hậu hữu, ở trong sanh tử nên gọi là tối hậu thân”. 



8 .  Ngũ Bất Hoàn Thiên: 

Còn gọi là Ngũ Tịnh Cư thiên, bậc thánh nhân đã chứng quả Bất Hoàn ở Ðệ 

Tứ Thiền cõi Sắc. 

Chỗ của thánh nhân sanh này có năm cảnh giới sau đây:   

-  Vô  Phiền  Thiên:  cảnh  trời  này  là  cảnh  giới  hoàn  toàn  không  còn  những 

phiền tạp nên gọi là Vô Phiền Thiên. 

- Vô Nhiệt Thiên: cảnh trời này hoàn toàn không có sự nhiệt não. 

- Thiện  Hiện  Thiên: cảnh  trời  này  những thiện pháp thù thắng thường  xuất 

hiện. 

- Thiện  Kiến  Thiên:  cảnh  trời  này  thường  thấy  được  những  thiện  pháp  thù 

thắng. 

- Sắc Cứu Cánh Thiên:  cảnh trời này là tối thắng Sắc Giới thiên. Trong Thế 

Phẩm của bộ Câu Xá Tịnh Sớ thuyết minh: “Vì sao năm cõi trời trên gọi là 

Tịnh Cư thiên? Vì năm cõi ấy, chỉ có thánh nhơn cư trú, không có phàm phu 

xen lẫn, nên gọi là Tịnh Cư thiên”. 



9 .  Ðốn Kiết: 

Ðốn  Kiết  ở  đây  chỉ  cho  việc  khi  Thái  Tử  sắp  đản  sanh,  có  rất  nhiều  điềm 

lành  xuất  hiện. Gồm có tất cả ba mươi bốn thứ thoại ứng. Nhưng trước khi 



liệt  kê,  thiết  tưởng  chúng  ta  nên  biết  qua  tình  trạng  của  Bồ  Tát  khi  còn  ở 

trong thai. 

Khi còn trong thai mẹ, Ngài không bao giờ làm cho mẫu thân có những khổ 

não,  lo  buồn  và  nhất  thiết  mọi  tư  thế  đi,  đứng,  nằm,  ngồi  đều  được  tự  tại, 

không bị chướng ngại. Ðấy là đối với mẫu thân. 

Riêng đối  với chúng sanh, Ngài  luôn thực hành sự  lợi tha  giáo hóa, nên  vô 

lượng chúng sanh đều được sự lợi ích thuần thục. Ngày đêm phân ra làm sáu 

thời:   

- Buổi mai, Ngài vì chư Thiên cõi Sắc giảng diệu pháp. 

- Khi  giữa trưa (đứng bóng), Ngài  vì chư Thiên cõi Dục chỉ  dạy, giảng  nói 

các pháp. 

- Buổi chiều, vì quỷ thần giảng pháp. 

- Ban đêm cũng chia ba thời như vậy. 

Khi phu nhơn mang thai ngày tháng sắp đủ, bà muốn ngự ra chốn viên lâm 

để ngoạn cảnh, Bạch Tịnh Ðại Vương hay tin, liền hạ lịnh quét dọn sạch sẽ 

khu vườn Lâm Tỳ Ni. 

Chi tiết này trong kinh Hoa Nghiêm thuyết minh: “Khi phu nhân mang thai 

đã đủ mười tháng, vào ngày mùng Tám tháng Tư, khi mặt trời sắp mọc, phu 

nhân trông thấy trong vườn có một cây đại thọ mang tên là Vô Ưu, đang nở 

hoa màu sắc tươi đẹp, lại ngát hương. Cành cây tỏa ra bốn phía vô cùng xum 

xuê, tươi tốt. Phu nhân đưa tay phải định kéo cành hoa để hái, Bồ Tát từ nơi 

hông phải của mẹ thoát thai”. 



“Chính lúc ấy, dưới đại thọ bỗng hiện bảy đóa hoa sen bằng thất bảo lớn như 

bánh xe. Bồ Tát Thích Ca rơi trên hoa sen. Không cần người dìu đỡ, Ngài tự 

đi bảy bước, đưa tay hữu lên, phát ra âm thanh sư tử hẩu” (tiếng rống của sư 

tử. Nên biết sư  tử  là  vua trong  muôn thú.  Khi  nó thét  một tiếng, tất cả  mọi 

loài thú đều nép phục sợ hãi. Ở đây dùng thí dụ này để chỉ cho âm thanh của 

Phật cũng vậy. Nghĩa là tiếng nói của Phật khiến tất cả thiên  ma, ngoại đạo 

khi nghe đến đều phải quy hàng). 

Câu nói đầu tiên của Ngài là “thiên thượng, thiên hạ, duy Ngã độc tôn” (ta ở 

trong tất cả nhân, thiên là bực tối tôn, tối thắng, không ai hơn được). 

Ngay chính lúc ấy, 34 điềm lành cảm ứng hiện ra:   

1) Mười phương thế giới chiếu sáng rực rỡ. 

2)  Tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  có  mười  tám  thứ  chấn  động.  Trong  kinh 

thường gọi sáu loại chấn động, nhưng trong đây nói có mười tám tướng vì sự 

chấn động của đại địa có 3 loại, mỗi loại có sáu thứ, tổng cộng thành mười 

tám thứ. Ba loại chấn động: động lục thời, động lục phương, động lục tướng. 



+  Ðộng  lục  thời:  sáu  thời  kỳ  chấn  động  của  đại  địa.  Kinh  Trường  A  Hàm 

thuyết minh sáu thời kỳ này:   

- Lúc Phật nhập thai. 

- Lúc Phật xuất thai. 

- Lúc Phật thành đạo. 

- Lúc Phật chuyển pháp luân. 

- Lúc thiên ma khuyến thỉnh và Phật sắp nhập Niết Bàn. 

- Lúc Phật nhập Niết Bàn. 

+ Ðộng  lục phương: cả sáu phương Ðông, Tây, Nam,  Bắc, Trung Ương  và 

biên tế đều chấn động. 

+ Ðộng lục tướng: Trong sáu loại này, ba thứ đầu thuộc về tướng, ba thứ sau 

thuộc về thanh. Nơi đây chỉ nêu tên 18 thứ, muốn hiểu rõ xin tham khảo các 

kinh Ðại Niết Bàn, Ðại Bát Nhã v.v... 

- Ðộng (chấn động). 

- Dũng (bắn vọt lên). 

- Chấn (rung chuyển). 

- Kích (đánh). 

- Hẩu (tiếng rống). 

- Bộc (tiếng nổ). 

3) Trên  quả đất,  những  gò  nổng  trở  nên bằng phẳng, cây khô tươi  lại,  đâm 

chồi nẩy lộc, lá cành xum xuê tươi tốt, trong cõi nước mọc những cây kỳ đặc 

(kỳ hoa dị thảo). 

4) Cây cối sanh ra những trái ngon ngọt dị thường. 

5) Trên đất liền bỗng tự nhiên sanh ra những hoa sen báu lớn như bánh xe. 

6) Những kho tàng ẩn trong các kho phát tia sáng rực rỡ. 

7) Những trân bảo trong các kho phát tia sáng rực rỡ. 

8) Những y phục thượng diệu trên cõi trời tự nhiên rơi xuống. 

9) Muôn ngàn sông suối nước đều đứng lặng và trong trẻo. 

10) Gió im phăng phắc, mây lành bủa giăng đầy khắp cõi hư không. 

11) Gió  thơm  từ bốn  phương  thổi  đến  bát  ngát  hương  thơm  và  những  đám 

mưa nhẹ rưới xuống khiến mặt đất được im mát, không bị vẩn bụi. 

12) Tất cả người bệnh trong nước đều được hồi phục sức khoẻ và trở lại bình 

thường. 

13)  Những  cung  điện,  phòng  ốc  trong  nước  đều  rực  sáng,  không  cần  đèn 

nến. 

14) Mặt trời, mặt trăng, sao trên không đều đình trụ không di động. 

15) Sao  Tỳ Xá  Khư (kiết tinh) hiện  xuống nhân  gian, đợi  giờ đản sanh của 

Thái Tử. 



16) Các Phạm thiên vương cầm lọng báu, đứng sắp hàng che khắp trên cung 

điện. 

17) Chư thiên nhân sư ở tám phương đều đem bảo vật đến dâng cúng. 

18) Trăm thức ăn ngon quý ở cõi trời tự nhiên hiện ra. 

19) Có vô số bình báu đựng nước Cam Lồ. 

20) Các thứ xe đẹp quý ở cõi trời chở báu vật đến. 

21) Có vô số voi trắng đầu đội hoa sen đứng sắp hàng trước cung điện. 

22)  Bảo  mã  thiên  thanh  tự  nhiên  đi  đến  (ngựa  tốt  quý  báu  lông  màu  xanh 

biếc như da trời). 

23)  Có  500  bạch  sư  tử  vương  từ  núi  Tuyết  Sơn  đi  ra,  chúng  rất  bạo  ác, 

nhưng  lúc  bấy  giờ  đều  trở  thành  hiền  thục,  không  có  ác  niệm,  lòng  chúng 

đều vui mừng. 

24) Các kỹ nữ cõi Trời đứng sắp hàng trên hư không, trỗi các âm nhạc thanh 

tao, vi diệu. 

25) Các  ngọc  nữ trên thiên  giới cầm phủ  phất  lông khổng tước (công) hiện 

trên vách tường cung điện. 

26) Các  ngọc  nữ trên thiên  giới cầm bình  vàng  đựng đầy  nước thơm, đứng 

sắp hàng trên hư không, rưới cúng dường. 

27) Chư thiên đồng ca tụng, tán thán công đức của Thái Tử. 

28) Tất cả cảnh giới địa ngục khi Phật đản sanh đều ngưng hành hạ tội nhơn. 

29) Tất cả độc trùng ẩn núp dưới đất và các ác quỷ đều phát khởi thiện tâm. 

30)  Những  người  sống  theo  ác  luật  nghi  (6)  đều  đồng  một  lúc  khởi  thiện 

tâm. 

31) Những phụ nữ có thai trong nước, ngày ấy đều sanh con trai. Nếu người 

nào mắc phải trăm thứ bịnh tật liền được tiêu trừ, thân thể lành mạnh. 

32) Tất cả Thọ Thần đều hóa thành hình người, đồng đến đảnh lễ Thái Tử và 

đứng hầu. 

33)  Quốc  vương  trong  các  nước  đều  mang  bảo  vật  danh  tiếng  đến  phụng 

hiến. 

34) Tất cả trời, người không nói những tiếng phi pháp. 



10 .  Thọ ký 

Thọ Ký là tiếng Trung Hoa, tiếng Phạn gọi là Hòa-già-la, Thọ Ký còn là tên 

của một trong số mười hai bộ kinh. 

Ðức  Phật  đối  với  những  chúng  sanh  đã  phát  Bồ  Ðề  tâm,  thọ  ký  cho  chúng 

sanh  ấy  trong  tương  lai  sẽ  thành  Phật.  Thọ  ký  có  nhiều  loại:  hai  loại,  bốn 

loại, sáu loại, tám loại. Ở đây chỉ đề cập đến hai loại:   

- Vô dư thọ ký: Khi Ðức Phật còn tại thế, thọ ký cho Bồ Tát ở kiếp... thành 

Phật  hiệu...  Như  Lai  ứng  cúng...  ở  quốc  độ  nào,  quyến  thuộc  bao  nhiêu... 



Ðức  Phật  nói  toàn  bộ  một  cách  rõ  ràng,  nên  gọi  là  Vô  Dư  Thọ  Ký.  Trong 

kinh  Pháp  Hoa,  Phật  từng  nói  rằng:  “Nếu  ta  tại  thế  hoặc  sau  khi  diệt  độ, 

chúng  sanh  nào  được  nghe  kinh  Pháp  Hoa  này  chừng  một  câu,  một  bài  kệ 

đều được ta thọ ký Vô Thượng Bồ Ðề”. Ấy là Vô Dư Thọ Ký. 

- Hữu dư thọ ký: Như trong kinh Ðức Phật bảo chúng sanh rằng: “Ông ở đời 

vị lai khi Ðức Phật xuất thế độ sanh sẽ hết tội này; đức Như Lai ấy sẽ vì ông 

thọ ký”. Ðấy là Hữu Dư Thọ Ký. 



11 .  Ngũ trụ phiền não: 

Trong kinh thường gọi là Ngũ Trụ Ðịa. Tại sao gọi là Trụ Ðịa? Vì phiền não 

căn bổn có khả năng sinh ra phiền não chi mạt (chi: cành, mạt: ngọn) nên gọi 

là Trụ Ðịa, cũng như đất đai có thể sanh trưởng mọi vật. 

Có năm loại Phiền Não Trụ Ðịa:   

-  Kiến  Nhứt  Xứ  Trụ  Ðịa:  Chỉ  cho  những  Kiến  Hoặc  (những  sự  thấy  biết 

không  rõ  ràng)  trong  tam  giới,  thân  kiến,  biên  kiến...  Khi  chứng  nhập  bậc 

Kiến  Ðạo  thì  đoạn  trừ  được  kiến  hoặc  nhứt  xứ,  cho  nên  gọi  là  “kiến  nhứt 

xứ”. 

- Dục  Ái Trụ Ðịa: Nghĩa  là  trong tất cả các loại phiền  não ở Dục Giới, trừ 

Kiến Hoặc và Vô Minh Hoặc ra, thì tội ái trước nặng nhất, nên gọi riêng là 

Ái. 

- Sắc Ái  Trụ Ðịa: Nghĩa  là trong tất cả  loại phiền  não ở Sắc Giới, trừ Kiến 

Hoặc và Vô Minh Hoặc ra, thì tội ái trước nặng nhất, nên gọi riêng tên là Ái. 

- Hữu Ái Trụ Ðịa: Nghĩa là trong các loại phiền não ở Vô Sắc Giới, trừ Kiến 

Hoặc và Vô Minh Hoặc ra, thì tội ái trước nặng nhất, cho nên chỉ nêu riêng 

tên Ái. Chữ Hữu trong từ Hữu Ái là nguyên do của sanh tử, của phiền não. 

Nơi Vô Sắc Giới, sanh tử là quả báo cuối cùng của sự ái trước, cho nên gọi 

là Hữu Ái. 

-  Vô  Minh  Trụ  Ðịa:  vô  minh  là  tâm  thức  si  mê,  ám  độn,  không  có  trí  huệ 

minh đạt. Ấy là cội gốc của tất cả mọi phiền não trong tam giới, nên đặc biệt 

cho nó là một Trụ. 

Trong  bộ  Ðại  Thừa  Nghĩa  Chương,  quyển  5,  thuyết  minh:  Thế  nào  gọi  là 

Trụ Ðịa? 

- Căn bổn phiền não làm cơ sở cho chi mạt phiền não nên gọi là Trụ. 

- Căn bổn phiền não sanh ra chi mạt phiền não nên gọi là Ðịa. 

Trong Thắng Man Kinh Bảo Quật nói: “Căn bổn phiền não sanh ra chi mạt 

phiền  não  nên  gọi  là  Ðịa;  làm  cho  pháp  sở  sanh  được  thành  lập  nên  gọi  là 

Trụ”. 

(Muốn dễ nhớ, dễ hiểu thì xem biểu đồ Ngũ Trụ Phiền Não)   

 





12  .  Thành  ngữ  “phóng  hạ  đồ  đao”  trong  kinh  điển  thường  đề  cập.  Bộ  Sơn 

Ðường Tứ Khảo dẫn giải:   



Ngày  xưa có  một đồ tể ở hội Niết Bàn  vừa buông bỏ con dao  làm  nghề sát 

hại xuống, lập tức được thành Phật. Ðây ý nói sự bỏ dữ theo lành một cách 

nhanh  chóng,  chứ  thật  sự  không  phải  có  thể  thành  Phật  một  cách  nhanh 

chóng như thế. Bởi lẽ, tạo ác nghiệp hay thiện nghiệp đều do nơi tâm. Lúc si 

mê,  tùy  theo  vọng  tưởng  phiền  não  tạo  ác  nghiệp;  khi  tỉnh  ngộ,  tùy  thuận 

theo trí huệ mà tạo thiện nghiệp. 

Như vậy, Thiện hay Ác nghiệp đồng do tâm tạo nên. Chính trong khi bỏ Ác 

đấy  tức  là  Thiện.  Nên  nói:  “Phóng  hạ  đồ  đao,  lập  địa  thành  Phật”.  Hai  câu 

này người thế gian dù chưa tin Phật cũng thường nói đến, nhưng phải hiểu rõ 

ý nghĩa là như vậy. 



Câu này đồng nghĩa với câu: “Phiền não tức Bồ Ðề”. Nghĩa là mê thì phiền 

não, ngộ thì Bồ Ðề. Nhưng nên biết rằng, từ sự giác ngộ ấy tiến tu phải trải 

qua  ba  đại  a  tăng  kỳ  kiếp,  chứ  không  phải  buông  bỏ  con  dao  sát  hại  mà 

thành Phật lập tức. Nguyên nhân sự thành Phật ở vô lượng kiếp về sau cũng 

do giờ phút buông bỏ con dao đồ tể này. Cũng vì thế, chư cổ đức gọi là “hồi 

đầu  thị  ngạn”.  Ý  nói  khi  si  mê  thì  sanh  tử  luân  hồi;  một  khi  đã  hồi  quang 

phản chiếu thì tiến đến cảnh giới Niết Bàn. 



13 .  Ngũ phương vật sắc: 

* Ngũ phương: Ðông, Tây, Nam, Bắc, và Trung Ương. 

* Vật sắc: ngũ sắc gồm có hai loại:   

- Ngũ chánh sắc: xanh, vàng, đỏ, trắng, đen. 

- Ngũ gián sắc: phi (màu điều), hồng, tử (tím), lục (xanh lá cây), lưu hoàng 

(màu vàng cam). 

Bộ Hành Sự Sao Tư Trì Ký nói: “Ngũ sắc gồm nhiếp chánh sắc và gián sắc 

trong ngũ phương. Mỗi sắc phối hợp với vị trí trong ngũ phương như sau:   



Ngũ chánh sắc 

Phương hướng 

Ngũ gián sắc 

Thanh sắc  Ðông phương 

Lục sắc 

Bạch sắc 

Tây phương Phi sắc 

Xích sắc 

Nam phương 

Hồng sắc 

Hắc sắc 

Bắc phương Tử sắc 

Hoàng sắc  Trung Ương Lưu hoàng 





14 .  Lục nhập sắc tâm (lục nhập tức là lục căn): nhãn – nhĩ - tỉ - thiệt – 

thân – ý. 

Lục căn thuộc về Tâm; Sắc là một ở trong lục trần. Nhưng Sắc ở đây tượng 

trưng cho  lục  trần.  Lục trần còn  gọi  là  Lục Cảnh. Vì sắc, thanh,  hương,  vị, 

xúc, pháp là sáu cảnh sở duyên của sáu căn. Xưa dịch là Lục Nhập, nay dịch 

là  Lục  Xứ.  Lục  Cảnh  là  Lục  Nhập  bên  ngoài.  Lục  Căn  là  Lục  Nhập  bên 

trong.  Lục  Nhập  trong  Thập  Nhị  Nhân  Duyên  là  Lục  Nhập  bên  trong,  tức 

Lục Căn. Chữ Nhập nghĩa là Thiệp Nhập, là sáu căn với sáu cảnh thiệp nhập 

lẫn nhau mà sanh ra sáu thức nên gọi là Xứ. 



15 . Lục sư: Ngoại đạo  nước Thiên Trúc, trong bộ Phiên  Dịch có thiên  Lục 

Sư, nói tên Lục Sư như sau:   

1) Phú Lan Na Ca Diếp. 

2) Mạc Già Lê Câu Xa Lê. 

3) San Xà Dạ Tỳ La Chi. 

4) A Kỳ Ða Xí Sá Khâm Bà La. 

5) Ca La Cưu Ðà Ca Chiên Diên. 

6) Ni Kiền Ðà Nhã Ðề Tử. 

16 .  Năm duyên thành tựu: 

* Lối giải thích thứ nhất:   

- Nhân: chỉ người thọ giới   

-  Tăng  chỉ  cho  chúng  tăng  như  Hòa  Thượng  truyền  giới  và  Yết  Ma,  Giáo 

Thọ, các tôn chứng.... 

- Pháp: là lúc làm lễ truyền trao giới pháp đúng như pháp, như luật, như lời 

Phật dạy mà thực hành. 

- Y bát là mỗi giới tử lúc thọ giới Cụ Túc phải có đủ ba y và bình bát. 

* Lối giải thích thứ hai:   

- Nhơn thành tựu: chỉ cho các vị thọ giới thuộc về người trong nhơn đạo và 

các căn phải đầy đủ, không phải  là  người  phá  trọng  giới, cũng  phải đầy  đủ 

hình  tướng  của  người  xuất  gia.  Trước  tiên  thọ  giới  Sa  Di,  sau  mới  cho  thọ 

giới Cụ Túc (bên Ni thọ Sa Di, phải thọ Thức Xoa, học giới hai năm mới thọ 

Cụ Túc). 

-  Kiết  giới  thành  tựu:  bạch  Tứ  Yết  Ma,  tăng  số  đầy  đủ,  không  có  lỗi  biệt 

chúng, y bát đầy đủ. 

-  Tự  xưng  danh  thành  tựu:  Giới  tử  thọ  giới  Cụ  Túc  phải  tự  xưng  tên  của 

mình và xưng tên của Hòa Thượng, thành tâm khất cầu giới pháp. 

- Tâm thành tựu: tâm và cảnh đều tương ứng. 

- Sự thành tựu: việc thọ giới được cứu cánh thành tựu, trước là thỉnh sư, sau 

thọ giới. Xong rồi, trước cũng như sau đều đúng pháp. 



 



17 .  Mười ba giá nạn 

Nói  chung  gồm  13  giá  tội  và  mười  ba  nạn  tội.  Giá  tội  thuộc  về  khinh,  chữ 

“giá” nghĩa là ngăn che. Nạn tội thuộc về trọng; chữ “nạn” là chướng nạn. 

* Mười ba nạn tội:   

- Biên tội nạn: Người trước kia thọ Cụ Túc Giới, rồi phạm bốn pháp Ba La 

Di thì người ấy ở bên ngoài Phật pháp nên gọi là Biên Tội. 

-  Phạm  Tỳ  Kheo  Ni:  Lúc  còn  làm  người  thế  tục,  phạm  giới  tỳ  kheo  ni 

nghiêm trì tịnh giới. 

- Tặc tâm thọ giới: Lúc làm người thế tục, hoặc xuất gia làm sa di, trộm nghe 

chúng tăng thuyết giới yết ma, rồi giả dối xưng mình là tỳ kheo, nên gọi là 

“tặc tâm thọ giới”. 

- Người phá nội, ngoại đạo: Người trước kia tu theo ngoại đạo, sau vào Phật 

pháp thọ giới Cụ Túc. Thọ giới Cụ Túc rồi lại bỏ Phật pháp trở về ngoại đạo, 

bấy  giờ  muốn trở  lại thọ  giới Cụ Túc. Người  này  với  hai bên  Phật pháp  và 

ngoại đạo đều phá hoại, tâm tánh không nhất định, nên gọi là “phá nội ngoại 

đạo”. 

- Hoàng môn: năm hạng người bất nam. Trong Luật gọi là “sanh bất nam” là 

khi vừa sanh ra không có bộ phận dương vật của nam tử. Kiện bất nam là có 

dương vật nhưng tự cắt (trường hợp cắt sau khi thọ Cụ Túc thì không ở trong 

cấm lệ), biến bất nam, bán bất nam, đố bất nam. 

- Giết cha. 

- Giết mẹ. 

- Giết A La Hán. 

- Phá Tăng và phá pháp luân tăng, nếu là phá yết ma tăng thì không ở trong 

nạn này. 

- Làm thân Phật xuất huyết. 

- Nạn phi nhơn: quỷ thần trong bát bộ biến hóa thành hình người để thọ giới. 

- Súc sanh nạn: súc sanh biến hóa làm hình người để thọ giới. 

Nạn nhị hình: người đủ hai căn nam và nữ. 

* Mười ba giá tội (có chỗ gọi là thập lục giá):   

- Không biết tên mình. 

- Không biết tên Hòa Thượng của mình. 

- Không đủ hai mươi tuổi. 

- Không đủ ba y. 

- Không có bình bát. 

- Cha không cho phép. 

- Mẹ không cho phép. 



- Mình thiếu nợ của người. 

- Làm nô lệ cho người. 

- Ðương làm quan trong quốc gia (nếu hưu trí hay xin nghỉ thì không trong 

hạn lệ cấm này). 

- Không phải là nam tử. 

- Có bịnh hủi. 

- Có bịnh ung thư. 

- Có bịnh bạch lại. 

- Mắc bịnh còm xấu, thân hình gầy gò, ốm yếu. 

- Bị điên cuồng. 

Mười sáu giá tội này thường gọi là “mười ba giá tội”, nhưng trong Luật khi 

chất  vấn  giới tử thì chỉ có  mười  thứ:  y bát tính  là  một, cha  mẹ tính  là  một, 

năm thứ bịnh tính là một, cộng là mười giá tội. 



18 .  Trụ Trì Tam Bảo: 

Một  trong  bốn  loại  Tam  Bảo.  Kính  Quán  Vô  Lượng  Thọ  nói:  “Là  Phật  tử 

phải nhất tâm cung kính Tam Bảo và phụng sự sư trưởng. Tất cả:  

- Phật Ðà là Phật Bảo. 

- Giáo pháp của Ðức Phật tuyên thuyết là Pháp Bảo. 

- Những người theo giáo pháp của Phật tu hành là Tăng Bảo. 

- Phật là giác tri. 

- Pháp là phép tắc. 

- Tăng là hòa hợp. 

Bốn loại Tam Bảo:   

1) Nhứt Thể Tam Bảo: còn gọi là đồng thể Tam Bảo, đồng tướng Tam Bảo, 

nghĩa  là thể của  mỗi  Tam  Bảo đều có  ý  nghĩa  Tam  Bảo.  Trên thể của  Phật 

Bảo bao  hàm  ý  nghĩa  giác chiếu  là  Phật  Bảo, Quỹ  Tắc là  Pháp  Bảo, không 

trái  chống  nhau  là  Tăng  Bảo.  Như thế,  Phật  Bảo  có  đủ  Tam  Bảo.  Tóm  lại, 

Tam  Bảo  có  quán  trí  là  Phật  Bảo,  có  quỹ  tắc  là  Pháp  Bảo,  hòa  hợp  không 

chống trái là Tăng Bảo. 

2) Lý Thể Tam Bảo: trên thể của Chơn Như mà thành lập đủ Tam Bảo. Lý 

thể Chơn Như cùng với giác tánh, pháp tướng không trái chống nhau nên gọi 

là Lý Thể Tam Bảo. 

3) Hóa Tướng Tam Bảo: Còn gọi là Biệt Tướng Tam Bảo, Chơn Thật Tam 

Bảo. Tam Bảo này có hai loại:   

- Tam Bảo Ðại Thừa: ba thân của chư Phật là Phật Bảo, lục độ là Pháp Bảo, 

Thập Thánh là Tăng Bảo. 



-  Tam  Bảo  Tiểu  Thừa:  Hóa  thân  Phật  tương  tục  là  Phật  Bảo,  pháp  Tứ  Ðế, 

Thập Nhị Nhân Duyên là Pháp Bảo, tứ quả Thanh Văn, Duyên Giác là Tăng 

Bảo. 

4)  Trụ  Trì  Tam  Bảo:  Sau  khi  Phật  nhập  diệt,  Tam  Bảo  cửu  trụ  ở  thế  gian, 

dùng  các  danh  mộc  điêu  khắc  tượng  Phật,  hoặc  dùng  bùn,  đất,  xi  măng  tô 

đắp tượng Phật, dùng  giấy  vẽ  hình  tượng  Phật... là  Phật  Bảo. Văn cú trong 

Tam Tạng thánh điển là Pháp Bảo. Phật tử xuất gia, cạo râu tóc, mặc y hoại 

sắc là Tăng Bảo. 

Bốn loại Tam Bảo trên có hai loại trước thuộc Ðại Thừa, hai loại sau thông 

cả Ðại, Tiểu Thừa. 



19 . Thanh Cung   

Cung  điện  của  Thái  Tử.  Bộ  Thần  Dị  Ký  nói:  “Ở  phương  Ðông  núi  Ðông 

Minh có một cung điện dùng đá xanh làm vách, ngoài cửa có bảng bằng bạc, 

cũng  dùng  đá  xanh  chạm  khắc  sáu  chữ  “thiên  địa  trưởng  nam  chi  cung” 

(cung con trưởng nam của trời đất). Vì lý do ấy nên gọi là Thanh Cung. Bộ 

sách trên nói:   

- Phương Ðông thuộc về cung Chấn. Cung Chấn là trưởng tử. Xưa kia Tần 

Vương lúc còn làm Thái Tử. Phụ hoàng của Tần Vương nói: “Phương vị của 

con ta ở tại Ðông Cung nên cần đem việc trong cung ủy thác cho Thái Tử”. 

Vì thế nên nói Ðông Cung là cung điện của Thái Tử ở. 

20  .  Niệm  niệm  tương  tục;  nhứt  kỳ  tương  tục:  ý  nói  về  sự  vô  thường.  Vô 

thường dịch từ ba chữ A-nễ-đát, nghĩa  là tất cả các pháp trên thế  gian  luôn 

sanh diệt, đổi dời, không một sát-na đình trụ, nên gọi là “vô thường”. Có hai 

loại:   

-  Sát  na  vô  thường:  từng  mỗi  sát  na  đều  có  sự  biến  hóa  sanh,  trụ,  dị,  diệt. 

Ðây tức là niệm niệm tương tục. 

- Tương tục  vô thường: sự tương  tục trong  một thời kỳ có bốn tướng sanh, 

trụ, dị, diệt (sanh, lão, bệnh, tử). 

Kinh  Niết  Bàn  nói:  “Thân  này  vô  thường,  niệm  niệm  không  dừng,  dường 

như điển quang, dường như thác nước, dường như huyễn mộng, dường như 

dương diệm”. Ðây thuộc về nhứt kỳ tương tục, chỉ cho sự tương tục của một 

thời kỳ của sanh mạng này. Kinh Pháp Bảo Ðàn nói: “Sanh tử là việc lớn, vô 

thường nhanh chóng”. 

Kinh  Vô  Thường  nói:  “Trên  thế  gian  chưa  từng  có  việc  nào  chẳng  bị  vô 

thường  nó thôn tính”.  Lại  nữa, thế tục cho vô thường  là con quỷ,  nên  Trần 

Dục có hai câu thơ rằng:   

Nhứt triêu nhược giả vô thường chí, 

Kiếm thọ, đao sơn bất phóng y   



Dịch:   

Nếu như một mai vô thường đến, 

Núi đao, rừng kiếm không buông tha. 

Là Phật tử, đối  với  vô thường  luôn có tâm sợ sệt. Trong kinh có  ví dụ “vô 

thường lang” nghĩa là vô thường đáng sợ như chó sói. 



* Trong Trí Ðộ Luận, quyển 15 thuyết minh: “Bồ Tát dù đối với cảnh Ngũ 

Dục  Thượng  Diệu  (về  danh  là  Chuyển  Luân  Vương,  về  sắc  thì  ngọc  nữ 

muôn ngàn), cũng không bao giờ sanh tâm ham muốn đắm say. 

Tại sao vậy? Vì chư Bồ  Tát luôn quán  niệm  vô thường khổ, không!  Thí dụ 

như vị quốc vương có một viên đại thần có tội mà lại che giấu. 

Quốc vương muốn trị phạt bèn bảo đại thần rằng: ‘Nếu khanh tìm được một 

con dê thật mập mà không có mỡ, trẫm sẽ tha tội cho khanh’. 

Viên đại thần có trí liền bắt một con dê cột lại, hằng ngày dùng cỏ tươi non, 

nước trong nuôi dưỡng, lại  mỗi ngày ba lần, đem chó sói đến khủng bố dê. 

Dê  do  được  nuôi  dưỡng  kỹ  nên  rất  mập  tốt,  nhưng  không  có  mỡ.  Quốc 

vương hỏi duyên cớ, viên đại thần tâu lên sự việc. 

Bồ Tát cũng thế, thường trông thấy con chó sói vô thường khổ, không v.v... 

nên tiêu diệt những thứ mỡ kiết sử, phiền não nên thân công đức được mập 

béo...” 

21 . Tứ Nhiếp Pháp: Bồ Tát dùng bốn pháp này để nhiếp hóa chúng sanh. Tứ 

Nhiếp Pháp gồm:   

-  Bố  Thí  Nhiếp:  nếu  chúng  sanh  ưa  thích  tài  vật  thì  đem  tài  vật  bố  thí,  ưa 

nghe chánh pháp thì đem chánh pháp bố thí, khiến chúng sanh nhân đó sanh 

tâm ưa thích, thân cận, nương theo mà bẩm thọ giáo pháp. 

- Ái Ngữ Nhiếp: tùy theo căn tánh của chúng sanh mà dùng lời khéo léo, nhã 

nhặn  an  ủi,  khuyến  dụ,  khiến  chúng  sanh  sanh  tâm  thân  ái,  nương  tựa  mà 

bẩm thọ đạo pháp. 

- Lợi Hành Nhiếp: từ ba nghiệp thân, khẩu, ý sanh khởi thiện hạnh, làm lợi 

ích cho chúng sanh. 

- Ðồng Sự Nhiếp: dùng pháp nhãn xem căn tánh của chúng sanh, tùy chỗ ưa 

muốn của chúng  mà phân  thân thị  hiện đồng  việc  làm  với chúng, để chúng 

sanh do đây mà bẩm thọ đạo pháp. 



22 . Ngũ Vô Gián: địa ngục A Tỳ thứ tám trong tám cảnh đại địa ngục. Gọi 

địa ngục A Tỳ là Ngũ Vô Gián vì có năm duyên cớ không gián đoạn:   

- Thủ quả vô gián: thọ quả báo không gián đoạn, vì tạo tội cực ác, chiêu cảm 

quả  khổ  trong  địa  ngục  này,  thuận  theo  hiện  nghiệp  (nghiệp  hiện  tại)  hoặc 



sanh  nghiệp  (nghiệp  đời  vị  lai),  thời  gian  tạo  nghiệp  cùng  với  thọ  quả  liên 

tục, không gián đoạn đến đời khác. 

- Thọ khổ vô gián  

- Mạng vô gián: thọ mạng của tội nhơn trong địa ngục này tương tục, không 

gián đoạn. 

-  Hình  vô  gián:  ngục  A  Tỳ  này  rộng  tám  muôn  do  tuần,  thân  hình  của  tội 

nhân cũng lớn tám muôn do tuần, không còn một chỗ hở trống, nên kinh Ðịa 

Tạng nói: “Nhứt nhân diệc mãn, đa nhân diệc mãn” là lý ấy (một người cũng 

đầy, mà nhiều người cũng đầy). 





23 .  Ác Luật Nghi: 

Luật Nghi là gì? Nghĩa là ấn định thời gian, công việc, rồi theo chương trình, 

quy chế đó mà giữ gìn và thực hành đúng theo như vậy. 

Có hai loại Luật Nghi:   

- Thiện luật nghi: những giới pháp của Ðức Phật chế lập cho hàng đệ tử để y 

theo đó mà phụng hành, không được trái phạm. 

- Ác luật nghi: những người làm nghề săn bắn, chài lưới... 

Là Phật tử bất luận tại gia hay xuất gia, chẳng những không được làm theo 

ác luật, mà lại còn phải xa lánh những người hành nghề theo Ác Luật Nghi. 

Phẩm  An  Lạc  Hạnh  trong  kinh  Pháp  Hoa  đã  dạy:  “Người  tu  hành  không 

được thân cận Chiên-đà-la, cùng những người sống theo Ác Luật Nghi như 

nuôi heo, gà, chó... cùng những người làm nghề săn bắn, chài lưới...” 



24 .  Chiên Ðà La: 

Còn  gọi  là  Chiên  Ðồ  La,  Trung  Hoa  dịch  ra  nhiều  danh  từ  như  Ðồ  Giả, 

Nghiêm Xí, Chấp Bạo Ác Nhơn, Hạ Tánh v.v... Hạng loại Chiên Ðà La này 

ở  ngoài  tứ tánh.  Những  người  thuộc  hạng  này  chuyên  làm  việc  sát  hại  nên 

gọi là Ðồ Giả. Nam thì gọi là Chiên Ðà La, nữ gọi là Chiên Ðà Lợi. 

Nghiêm Xí:   

- Nghiêm: Chuyên làm những ác nghiệp để tự nghiêm sức nơi thân. 

-  Xí:  gọi  đủ  là  “tiêu  xí”,  những  người  thuộc  hạng  này,  lúc  đi  ra  đường 

thường  cầm  chuông  rung  hay  gõ  mõ  tre  để  làm  cho  mọi  người  nghe  thấy 

(tiêu: nêu ra, nêu lên cho mọi người thấy biết; xí: nghĩa đen là nhón chân lên 

mà trông cho rõ, nghĩa bóng là trù tính kế hoạch để tạo lợi). 

Trong bộ Tây Vực Ký nói: “Người chủng tộc Chiên Ðà La lúc đi đường phải 

rung  chuông,  hoặc  gõ  lên  cây  tre  chẻ  đầu,  để  làm  tiêu  xí,  nếu  không  sẽ  bị 

quốc vương hành tội”. 



Bộ  Pháp  Hiển  Truyện  thuyết  minh:  “Chiên  Ðà  La  gọi  là  “ác  nhân”,  phải 

sống  riêng  biệt  không  được  ở  chung  với  người  khác.  Nếu  khi  vào  trong 

thành  thị  cần  đánh  mõ,  rung  chuông  để  mọi  người  nghe  thấy  mà  tránh  xa, 

không được đường đột xông pha vào chỗ đông người”. 



25 . Năm người Phiến-đề-la chỉ cho năm vị ác tỳ kheo mắc quả báo sanh làm 

thạch nữ (là những người không đủ nam căn và nữ căn), xem kinh Vị Tằng 

Hữu, quyển hạ. 







Document Outline


	Khái thuật tiểu sử Hòa Thượng Thích Trí Minh

	1.Thân thế, dòng dõi

	2. Cuộc đời





	Lời Pháp Sư Diễn Bồi nhân dịp khai giảng kinh Phạm Võng

	Chương I: TIỀN ĐỀ KHÁI THUYẾT

	A. Giới học vi Phật pháp đích căn bổn

	B. Thinh Văn Giới dữ Bồ Tát Giới dị đồng

	C. Phạm Võng Giới Kinh đích truyền lai ngã quốc

	D. Bổn kinh kinh đề - phẩm đề đích lược thích





	Chương II: CHÁNH THÍCH KINH VĂN

	A. TỰ THUYẾT GIỚI DUYÊN (nhân duyên thuyết giới)

	A.1. THẬP XỨ THUYẾT PHÁP (thuyết pháp mười nơi)

	A.2. THUYẾT PHÁP DUYÊN KHỞI

	A.3. VÃNG HOÀN PHI NHẤT

	A.4. NHÂN GIAN THUYẾT GIỚI









	Chương III: CHÁNH THUYẾT GIỚI TƯỚNG

	A. TỔNG THUYẾT GIỚI TƯỚNG

	B. BIỆT THUYẾT GIỚI TƯỚNG

	B.1. THUYẾT TRỌNG GIỚI TƯỚNG (thuyết giảng về các giới trọng)

	B.1.1. SÁT GIỚI (giới sát sanh)

	B.1.1.2. ÐẠO GIỚI (giới trộm cướp)

	B.1.1.3. DÂM GIỚI (giới dâm)

	B.1.1.4. VỌNG NGỮ GIỚI (giới vọng ngữ)

	B.1.1.5. CÔ TỬU GIỚI (giới bán rượu)

	B.1.1.6. THUYẾT TỨ CHÚNG QUÁ GIỚI

	B.1.1.7. TỰ TÁN HỦY THA GIỚI

	B.1.1.8. XAN TÍCH GIA HỦY GIỚI

	B.1.1.9. SÂN TÂM BẤT THỌ HỐI GIỚI

	B.1.1.10. HỦY BÁNG TAM BẢO GIỚI

	B.1.2. TỔNG KẾT THẬP TRỌNG (chung kết luận mười giới trọng):





	B.2. ÐÀM KHINH GIỚI TƯỚNG

	B.2.1. TỔNG TIÊU KHINH GIỚI









	CHƯƠNG IV:  KẾT KHUYẾN LƯU THÔNG

	A. KHUYẾN CHÚNG PHỤNG HÀNH (khuyên đại chúng phụng hành)

	A.1. CỬ SỞ TỤNG PHÁP (nêu giới pháp đã tụng)

	A.2. CHÚC LƯU THÔNG NHƠN (giao phó pháp cho người đời sau lưu truyền)

	A.3. MINH LƯU THÔNG ÍCH (thuyết minh sự lợi ích của lưu thông giới pháp)

	A.4. TRÙNG KHUYẾN PHỤNG HÀNH (khuyên đại chúng lãnh thọ và thực hành lần nữa)

	A.5. THỜI CHÚNG HOAN HỶ (Lúc ấy, đại chúng đều vui mừng)





	B. LƯU THÔNG ÍCH THẾ (lưu thông giới pháp đem lại lợi ích cho đời)

	B.1. KẾT THỊ (nêu rõ phần kết thúc)

	B.1.1. TỔNG KẾT BỔN PHẨM (tổng kết phẩm Tâm Ðịa)

	B.1.2. CỬ THẬP XỨ THUYẾT (nêu mười nơi thuyết pháp)

	B.1.3. MINH SỞ THUYẾT PHÁP (thuyết minh pháp sở thuyết)

	B.1.4. ÐẠI CHÚNG PHỤNG HÀNH (đại chúng tuân theo và thực hành lời Phật dạy)





	B.2. KỆ TÁN (dùng lời kệ để ca ngợi)

	B.2.1. TÁN TRÌ PHÁP ÍCH (tán thán lợi ích thọ trì giới pháp)

	B.2.2. TỰ HỌC PHÁP SỰ (giảng giải về việc học giới pháp)

	B.2.3. KHUYẾN HỘ HỒI HƯỚNG (khuyên hộ trì hồi hướng cho chúng sanh)













	CHUNG - PHẦN PHỤ LỤC

	1. QUY KÍNH TAM BẢO

	2. TÁC TIỀN PHƯƠNG TIỆN (phương tiện trước khi làm việc)

	3. TỤNG LỜI TỰA CỦA GIỚI BỒ TÁT

	4. KIẾT VẤN

	5. CHÁNH THỨC TỤNG GIỚI KINH








cover_image.jpg





